
 
Copyright© 2022; AUTHOR, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 36 

 

 

Membaca dan Menafsir Kejadian 1:26-28 dalam Fungsi Kosmis Budaya Toraja 

untuk Membangun Paradigma Misi Kontekstual-Ekologis 

 

  
Gayus Darius 
Institut Agama Kristen Negeri Toraja 
gayusdarius294@gmail.com 
 

 

Abstract : The mission perspective developed over the years which is anthropocentric in 
nature indirectly legitimizes the massive exploitation of nature which causes 
environmental damage. This departs from a human desire to lead to prosperity and 
prosperity by increasing economic production. However, what has happened has resulted 
in inequality and sustainable natural damage. The research will focus on reinterpreting 
Genesis 1:26-28 from the perspective of the cosmic function of Toraja culture to build a 
contextual-ecological mission paradigm. So that nature is seen in a different way and 
treated as it should be. This research will use descriptive qualitative method with text 
analysis approach and ethnography. The end of this study shows that the cosmic function 
of Toraja culture and the reinterpretation of the text of Genesis 1:26-28 have similarities 
by viewing that other creations are human brothers and are one unified whole, so they 
are called sangserekan. It brings awareness of a new missionary paradigm that nature or 
cosmic is part of Christ's redemptive design. The mission paradigm that had been built up 
from the West then slowly shifted from ecclesiastical to theocentric. From an 
organizational church to an organismic church. 
Keywords: Cosmic, Toraja’s Culture, Genesis 1:26-28, Mission 
 
Abstrak: Perspektif misi yang terbangun selama bertahun-tahun bersifat 
antroposentris secara tidak langsung melegitimasi pengeksploitasian besar-besaran 
terhadap alam yang mengakibatkan kerusakan lingkungan. Hal ini beranjak dari suatu 
keinginan umat manusia untuk menuju kepada kesejahteraan dan kemakmuran 
dengan meningkatkan produksi ekonomi. Namun hal yang terjadi malah menimbulkan 
kerusakan alam yang berkelanjutan. Penelitian akan berfokus dengan melakukan 
reinterpretasi Kejadian 1:26-28 dari perspektif fungsi kosmis budaya Toraja untuk 
membangun paradigma misi kontekstual-ekologis. Sehingga alam dipandang dengan 
cara yang berbeda dan diperlakukan sebagaimana mestinya. Penelitian ini akan 
menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan analisis teks dan 
etnografi. Akhir penelitian ini menunjukkan bahwa fungsi kosmis budaya Toraja dan 
reinterpretasi teks Kejadian 1:26-28 memiliki keserupaan dengan memandang bahwa 
ciptaan lain merupakan saudara manusia dan merupakan satu kesatuan yang utuh 
sehingga mereka disebut sangserekan. Hal itu membawa kesadaran sebuah paradigma 
misi yang baru bahwa alam atau kosmis merupakan bagian dari rancangan penebusan 
Kristus. Paradigma misi yang selama ini terbangun dari Barat kemudian perlahan-lahan 
bergeser dari eklesiosentris kepada teosentris. Dari gereja yang bersifat organisasi 
kepada gereja yang bersifat organisme. 
Kata kunci: Kosmis, Budaya Toraja, Kejadian 1:26-28, Misi 
 
 
 

 

MELO: Jurnal Studi Agama-Agama 
ISSN: 2798-2017 (print) , 2798-2254 (online) 
Volume 2, No 1, Juni 2022; (36-46) Available at: https://melo.iakn-toraja.ac.id 

 

mailto:gayusdarius294@gmail.com


Membaca dan Menafsir… 

 
 

 
Copyright© 2022; AUTHOR, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 37 

 
1. Pendahuluan 

Perspektif misi dalam mandat budaya atau mandat penatalayanan yang berkembang di 

kalangan orang Kristen masa sekarang mayoritas berangkat dari sebuah pemahaman 

teologi yang bersifat antroposentris. Manusia dianggap sebagai pusat dari alam semesta. 

Manusia berada di bawah Allah tetapi di atas alam. Gerith Singgih yang dikutip oleh 

Yohanes Krismantyo, mengatakan bahwa terdapat kekeliruan yang telah dilakukan oleh 

orang Kristen di dalam memandang alam.1 Alam semesta dianggap sebagai objek yang 

dapat diperlakukan sesuai dengan kebutuhan dan keinginan manusia. Alam 

dieksploitasi, menimbulkan kerusakan lingkungan yang luar biasa.2 Dasar 

mengeksploitasi alam didukung dari perspektif teologi yang antroposentris, secara tidak 

sadar melegitimasi perilaku manusia untuk mengekslpoitasi alam itu.  

Karena itulah Lynn White memberikan sebuah kritik terhadap kekristenan itu 

sendiri, seperti yang dikutip Robert P. Borrong bahwa “Kekristenan tidak hanya 

membangun dualisme manusia-alam, tetapi juga berpendirian bahwa adalah kehendak 

Allah kalau manusia mengeksploitasi alam untuk tujuan kemakmurannya.”3 Karena 

adanya bangunan dualisme pemahaman teologi tentang alam dan manusia, pada 

akhirnya akan tercipta ruang kosong pada tingkat kesadaran masyarakat untuk 

berdamai dengan bumi yang mereka diami.4 Manusia menjadi tinggi hati, seolah-olah 

manusia berkuasa atas segala ciptaan lain. Jika dahulu alam dianggap sacral dan 

dihormati sebagaimana hakikatnya, maka dengan sikap antroposentris tidak lagi 

menganggap demikian. Alam tidak lagi dilihat sebagai satu kesatuan yang utuh dalam 

keberlangsungan ekosistem. Sehingga timbul dominasi paham antroposentris, manusia 

menganggap diri sebagai ciptaan yang paling mulia yang kemudian menyombongkan 

diri dan menganggap ciptaan lain tidak mulia dan hanya dipergunakan bagi manusia.  

Dalam sudut pandang yang berbeda, eksploitasi alam dilakukan dengan alasan 

yang cukup logis yaitu untuk kesejahteraan secara ekonomi. Truman seperti yang 

dikutip oleh Welsey Granberg-Michaelson dalam bukunya Menebus Ciptaan, 

mengatakan “Produksi yang lebih besar adalah kunci menuju kemakmuran dan 

kedamaian.”5 Pasca Perang Dunia II dan meredupnya perang dingin, muncullah sebuah 

usaha untuk mengubah mimpi buruk itu dengan jalan pembangunan menuju 

kemakmuran dan keamanan global. Peningkatan produksi ekonomi menjadi tolok ukur 

kemajuan dan menjadi satu-satunya cara mencapai tujuan itu.6 Secara tidak sadar, 

manusia telah menciptakan output dari perspektif teologi yang bersifat antroposentris 

yaitu kemakmuran secara ekonomi, yang kemudian menjadi alasan untuk melegitimasi 

pengeksploitasian alam yang pada kemudiannya merusak lingkungan dan bumi. 

 
1 Binsar Jonathan Pakpahan, dkk, Teologi Kontekstual dan Kearifan Lokal Toraja, (Jakarta: BPK 

Gunung Mulia 2020), 169. 
2 Robert P. Borrong, Etika Bumi Baru, (Jakarta: BPK Gunung Mulia 1999), 227. 
3 Ibid 228. 
4 Harry Blamires, The Post Christian Mind, (Jakarta: Momentum 2003), 175. 
5 Wesley Granberg dan Michaelson, Menebus Ciptaan, (Jakarta: BPK Gunung Mulia 1994), 6. 
6 Ibid, 7. 



MELO: Jurnal Studi Agama-Agama, Vol XX, No XX (mmmm yyyy) 

 

 

Copyright© 2022; AUTHOR, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 38 

Beberapa dekade terakhir kesadaran akan pentingnya meninjau ulang teologi-

teologi yang berkembang dalam kekristenan terus terjadi. Peninjauan ulang teologi, 

khusus dalam penatalayanan dan mandat budaya terus dilakukan karena Teologi yang 

terbangun bersifat antroposentris dan mengabaikan ekologi. Robert P. Borrong 

mengatakan “Gereja terpanggil sebagai persekutuan ‘ciptaan baru’ untuk menghadirkan 

shalom Allah di bumi dengan mengusahakan keharmonisan seluruh ciptaan.”7 

 Oleh karena itu beberapa penelitian telah mengkaji tentang ekologi dari berbagai 

perspektif serta melakukan interpretasi terhadap ayat-ayat Alkitab yang sering 

digunakan untuk melegitimasi penaklukan dan pengeksploitasian lingkungan dan 

sumber daya alam. Hal itu dilakukan untuk melihat nilai kearifan lokal dalam budaya 

tentang pandangan terhadap alam dan ciptaan lainnya serta membangun paradigma 

baru tentang cara melihat alam dengan lebih humanis,seperti: penciptaan dalam 

perspektif Toraja oleh Yohanes Krismantyo,8 beritakanlah Injil kepada segala makhluk 

oleh Ibelala Gea.9. Penelitian ini akan fokus membangun paradigma misi kontekstual 

dalam nilai fungsi kosmis budaya Toraja berdasarkan Kejadian 1:27-28. 

 

2. Metode Penelitian  

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif deskriptif. Penelitian kualitatif 

adalah metode penelitian yang digunakan untuk meneliti pada kondisi objek yang 

alamiah, dimana peneliti adalah sebagai instrumen kunci.10 Jenis penelitian deskriptif 

terdiri dari beberapa jenis, seperti penelitian survei, penelitian kasus, penelitian 

perkembangan, penelitian tindak lanjut, penelitian analisis dokumen, studi kasus waktu 

dan gerak dan studi kecenderungan. Penelitian ini akan menggabungkan analisis teks 

dan pendekatan etnografi. 

Pertama-tama penulis akan melakukan analisis teks terhadap teks Kejadian 1:26-

28 dengan pendekatan kritik teks. Kritik teks menunjuk pada analisis ayat-ayat Alkitab 

yang diterapkan untuk menyelidiki teks biblical. Kritik teks merupakan ilmu yang 

berupaya menyusun dan menetapkan kembali teks asli Alkitab sedekat mungkin.11 

Setelah itu penulis akan menggunakan pendekatan etnografi untuk melihat fungsi 

kosmis budaya Toraja. Penulis akan mengumpulkan setiap data dari setiap dokumen-

dokumen terkait dan juga dari data observasi yang dilihat penulis selama ini. Sehingga 

akhirnya penulis akan mendapatkan data dari teks Kejadian 1: 26-28 dan fungsi kosmis 

budaya Toraja yang kemudian digunakan untuk membangun paradigma misi. 

 

3. Hasil dan Pembahasan  

Tafsir Kejadian 1:26-28 

 
7 Robert P. Borrong, 279. 
8 Yohanes Krismantyo Susanta, “Penciptaan dalam Perspektif Toraja: Sebuah Ekoteologi 

Kontekstual dalam Konteks Krisis Ekologi” in Teologi Kontekstual dan Kearifan Lokal Toraja, Jakarta: BPK 
Gunung Mulia 2020), 161-182. 

9 Ibelala Gea, “Beritakanlah Injil kepada Segala Makhluk,” BIA 1, No.1( 2018): 56.   
10 Sugiyono, Memahami Penelitian Kualitatif  (Bandung: Alfabeta, 2012),  1. 
11 Andreas B. Subagyo, Pengantar Riset Kuantitaif dan Kualitatif, cetakan ke-2, (Bandung: Kalam 

Hidup 2014), 128.  



Membaca dan Menafsir… 

 
 

 
Copyright© 2022; AUTHOR, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 39 

Dalam bagian pendahuluan, penulis telah menyinggung soal bangunan teologi-

antroposentris yang terbangun di dalam Kekristenan (di) Indonesia. Salah satu 

bangunan teologi itu muncul dari dalam teks Kejadian 1:27-28. Ini jugalah yang telah 

dikritik oleh Lynn White dengan menuduh orang Kristen telah mempergunakan teks ini 

untuk melegitimasi pengeksploitasian alam yang dilakukan umat manusia. Teks yang 

terdapat dalam kitab Kejadian tidak dapat dilepaskan dari konteks yang mengikatnya 

dan tujuan dari kitab ini ditulis. Tetapi sebelum penulis memulai untuk mengkaji teks 

ini, penulis menyadari sepenuhnya bahwa dari dalam kisah penciptaan inilah penulis 

dapat mengenal dan mengetahui tentang keberadaan Allah Sang Pencipta. 

Kitab Kejadian merupakan sebuah kesatuan naratif tentang sebuah bangsa 

dengan sederet karakter-karaternya.12 Sederet cerita naratif itu dimulai dari sejarah 

manusia yang bergerak cepat dari ciptaan yang baik (Kej. 1-2) sampai dengan keadaan 

tidak sempurna akibat dosa (Kej. 3).13 Kisah dalam kitab Kejadian terpola untuk fokus 

menceritakan tentang kisah leluhur bangsa Israel. Bagian teks yang akan dibahas secara 

khusus merupakan kisah penciptaan sampai kepada hubungan manusia dengan alam. 

Bagian ini membahas tentang asal mula penciptaan alam semesta dan kehidupan yang 

dimulai dari ringkasan keseluruhan proses penciptaaan dan kisah kehidupan manusia 

pertama dengan alam. 

Narasi dalam Kejadian 1:26-28 merupakan narasi tentang penciptaan manusia, 

yaitu penciptaan pada hari keenam. Pada ayat 26, “Allah menciptakan manusia menurut 

gambar dan rupa Allah agar mereka berkuasa atas ikan-ikan di laut, burung-burung di 

udara dan atas ternak dan atas seluruh bumi dan atas segala binatang melata yang 

merayap di bumi.” Kata “berkuasa” dalam bahasa Ibrani radah memiliki arti yang dalam 

bahasa Inggris seperti to rule, have dominion, dominate. Terjemahan NIV lebih halus 

menyebutnya “may rule over,” sementara ESV menggunkan ‘have dominion over’. Ada 

satu kata yang cukup dekat dengan kata radah yaitu radday yang memiliki arti 

‘penindasan atau menginjak-injak.’ Dalam konteks ini adalah menginjak-injak anggur 

untuk dijadikan anggur. Dari asal kata ini dapat terlihat dengan jelas bahwa Allah 

memberikan mandat kepada manusia itu untuk berkuasa terhadap ciptaan yang lain. 

Namun sebelum kata ini muncul terlebih dahulu dikatakan bahwa mereka dicipta dalam 

gambar dan keserupaan dengan Allah. 

Ayat ini berhubungan dengan Kejadian 2:15 yang menyatakan, Allah 

menempatkan manusia itu di taman Eden untuk memelihara dan mengusahakannya. 

Hubungan antara manusia dengan lingkungannya (bumi) terlihat harmonis, tanpa ada 

sedikitpun rasa untuk mengeksploitasi dari manusia. Menurut Leland Ryken, dkk, 

“hubungan manusia dengan bumi penting untuk memahami gambaran tentang bumi 

dalam Alkitab.14” Dalam konteks ini hubungan manusia dan alam seperti yang dikatakan 

Yohanes Krismantyo Susanta sebagai anthropocentrism of responsibility yang dipahami 

bahwa manusia adalah makhluk ciptaan Tuhan yang bertanggung jawab dalam 

 
12 Leland Ryken, James C. Willhoit, Tremper Longman III, Kamus Gambaran Alkitab, (Jakarta: 

Momentum 2011),482. 
13 Philip Johnston, Pengantar Mengenal Alkitab, (Bandung: Kalam Hidup 2011), 41. 
14 Leland Ryken, dkk, Kamus Gambaran Alkitab, 185. 



MELO: Jurnal Studi Agama-Agama, Vol XX, No XX (mmmm yyyy) 

 

 

Copyright© 2022; AUTHOR, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 40 

kelestarian ciptaan.15 Manusia menjadi pusat dari alam. Alam berada di bawah kendali 

manusia. Namun manusia tetap memiliki tindakan-tindakan etis dalam memperlakukan 

alam. 

Selain dari mandat untuk berkuasa ada juga kata “penuhilah dan taklukkanlah.” 

Kata ‘penuhilah’ dalam bahasa Ibrani adalah male yang diterjemahkan dalam bahasa 

Inggris to fill, be full, sedang ‘taklukkanlah’ adalah kavash yang diterjemahkan dalam 

bahasa Inggris to subdue, to subject, force, keep under. NIV dan ESV keduanya 

menggunakan terjemahan yang sama yakni fill the earth and subdue it. Kedua kata ini 

cukup ekstrem dan memperlihatkan sebuah konsep eksklusivitas yang sangat menonjol.  

Dalam sebuah acara webinar, John Titaley mengatakan bahwa unsur eksklusif 

ditekankan dalam Alkitab Ibrani khususnya dalam kisah penciptaan. Penekenan 

tersebut merupakan sebuah propaganda politik yang ditulis oleh orang-orang Yahudi 

yang saat itu merupakan bangsa yang kecil  diantara bangsa-bangsa lain besar dan super 

power. Hal ini bertujuan untuk merangsang kepercayaan diri bangsa Israel agar tidak 

takut untuk mengahadapi bangsa-bangsa tersebut.16 Pandangan ini mungkin sulit untuk 

diterima bagi orang-orang Kristen yang menjunjung Alkitab. Pada dasarnya teologi yang 

terbangun sudah terbentuk menjadi sebuah tembok yang menjulang tinggi dan menjadi 

sebuah pembatas bahwa Alkitab tidak boleh dikritik. Jika melihat posisi Alkitab sebagai 

landasan kebenaran, maka pada dasarnya tidak ada yang salah dengan Alkitab. Bukan 

berarti narasi mandat budaya dalam penciptaan mendukung manusia untuk melakukan 

eksploitasi yang berlebihan yang menyebabkan terjadinya kerusakan lingkungan. 

 Ketika Tuhan memberikan mandat kepada manusia, keinginan untuk 

mengeksploitasi alam, memuaskan keserakahan yang dibungkus dengan mewujudkan 

keserakahan ekonomi belum terjadi. Adam sebagai manusia pertama memiliki 

hubungan yang amat harmonis dengan ciptaan lain. Bahkan Adam memberi nama 

kepada binatang-binatang dan hidup bersahabat dengan mereka. Dalam persahabatan 

dengan alam tidak dijumpai bahwa Adam seolah-olah berkuasa atas ciptaan lain. 

Memang Adam diberikan kepercayaan untuk bertanggungjawab terhadap ciptaan lain 

tetapi tidak untuk menjadi dominan dari ciptaan lainnya. 

 

Aluk To dolo dan Nilai Fungsi Kosmis 

Ada’ (adat) dan aluk (agama) menjadi bagian integral dalam kehidupan suku 

Toraja yang memengaruhi budaya, seni, pola pikir dan cara hidup bermasyarakat orang 

Toraja. Seperti yang dikatakan oleh Alpius Pasulu’, bahwa aluk17 merupakan sistem 

kepercayaan asli Toraja yang mengakar kuat dan berpengaruh besar dalam kehidupan 

masyatakat Toraja, menentukan pandangan hidup, tingkah laku serta berelasi dengan 

 
15 Susanta, “Penciptaan dalam Konteks Toraja: Sebuah Ekoteologi Kontekstual dalam Konteks 

Krisis Ekologi,” 172. 
16 John Titaley, “Alkitab Ibrani sebagai Sumber Kitab Suci Agama-Agama Abrahamik: Suatu 

Pemahaman Sosio-Historik,” webinar Forum Diskusi Teologi, 2020. 
17 Pada dasarnya disebut aluk todolo atau agama leluhur yang sekarang berkembang aluk sarani 

(agama Kristen) dan aluk sallang (agama Islam).  



Membaca dan Menafsir… 

 
 

 
Copyright© 2022; AUTHOR, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 41 

yang Ilahi, dengan sesama, dan dengan alam.18 Sebagai suku pada zaman dahulu yang 

jauh dari modernitas, suku Toraja memiliki keyakinan bahwa Allah ada di segenap 

unsur alam. Dalam keyakinan suku Toraja, manusia benda-benda dan fenomena-

fenomena dalam alam semesta ini diciptakan dari satu bahan yang sama yaitu emas 

(sauan sibarrung).19 Manusia, tumbuhan, hewan dan ciptaan lainnya merupakan satu 

kesatuan kosmis yang saling melengkapi untuk mempertahankan kelangsungan hidup 

dalam menjaga kedamaian (karapasan) dan tidak ada yang lebih istimewa dari yang 

lain.20 

Istilah aluk todolo baru muncul setelah kedatangan misionaris ke Toraja. 

Kemungkinan istilah ini merupakan sebutan dari dianutnya agama baru yaitu 

Kekristenan kepada keyakinan lama yaitu aluk todolo (agama dahulu). Perpindahan 

orang Toraja dari agama dahulu ke agama yang baru bukan hanya mentransformasi 

iman, tetapi juga hampir mentransformasi pola pikir orang Toraja. Perlu disadari bahwa 

misionaris-misionaris Barat telah menanamkan paradigma yang keliru tentang cara 

manusia memandang alam. Dahulu manusia memandang alam dengan sacral dan hidup 

layaknya saudara tetapi telah tergeser oleh modernisasi dan teknologi. Robert Setio 

mengkritik kekristenan ala Barat, karena di dalamnya memunculkan sikap manusia 

yang memiliki arogansi terhadap alam.21 Dahulu sebagian orang menghormati bahkan 

menyembah alam, maka hal tersebut dipandang sebagai kebodohan oleh para 

misionaris Barat.22 Akibatnya pola pikir yang terpola di dalam orang Kristen 

memandang segala hal yang berbau primitif harus dijauhi dan ditinggalkan.  

Agama primitif (aluk todolo) di Toraja dipandang oleh Yohanes Krismantyo 

Susanta memiliki keselarasan dan titik perjumpaan yang hampir sama dengan 

Kekristenan, yaitu kisah penciptaan.23 Demikian pula sebagai salah satu agama primitif, 

aluk todolo telah melampaui agama primitif lain yang memandang benda-benda alam itu 

sebagai dewa (ilahi).24 Langit dan bumi dipandang suci tetapi bukan ilahi, menusia pun 

dipandang bukan pusat dari alam tetapi bagian dari alam itu sendiri.25 Di dalam 

Kekristenan, ibadah merupakan aspek yang paling menonjol dan sangat jelas untuk 

menampakkan kehadiran gereja dan teologinya di dunia ini melalui kehidupan umat.26 

Berangkat dari pemahaman ibadah dan penyembahan yang diadopsi dari kata liturgi, 

dari bahasa Yunani Leitourgia yang merujuk pada kegiatan kerja bakti nyata rakyat 

kepada bangsa negara yang di dalam terkandung dimensi penyembahan, seperrti rasa 

tunduk dan khidmat, kesetiaan dan perbuatan baik, maka ibadah dan penyembahan itu 

 
18 Alpius Pasulu’, “Rekonstruksi Eklesiologi Gereja Toraja: Pendekatan Eklesiologi Kontekstual 

Model Sintesis,” Disertasi Teologi, (Sekolah Tinggi Teologi Jakarta 2019), 13. 
19 Ibid. 
20 Ibid, 241 
21 Robert Setio, “Paradigma Ekologis dalam Membaca Alkitab,” Forum Biblika: Jurnal Ilmiah 

Populer No. 14 (2001), 6. 
22 Ibid. 
23 Susanta, “Penciptaan dalam Perspektif Toraja: Sebuah Ekoteologi Kontekstual dalam Konteks 

Krisis Ekologi,” 177. 
24 Ibid. 
25 Ibid. 
26 Pasulu’, Disertasi Teologi, 150. 



MELO: Jurnal Studi Agama-Agama, Vol XX, No XX (mmmm yyyy) 

 

 

Copyright© 2022; AUTHOR, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 42 

tidak hanya dilaksanakan di gereja atau tempat ibadah lain yang terpusat.27 Tetapi juga 

dapat dilaksanakan dalam kehidupan sehari-hari. Menurut Alpius Pasulu’, pemahaman 

ini sejalan dengan kepercayaan asli orang Toraja (Aluk To Dolo), bahwa tidak ada tempat 

sentral untuk beribadah, serupa kuil, bait Allah atau Gedung Gereja.28  

Di dalam kepercayaan leluhur orang Toraja, umat manusia dibentuk dan lahir 

dari emas bersama dengan ketujuh leluhur ciptaan lainnya. Puang Matua menciptakan 

mereka dari emas murni tetapi hanya satu yang berbentuk manusia yang dinamakan 

Datu Laukku’ atau Datu Baine yang merupakan nenek moyang manusia. Datu Laukku’ 

diciptakan Puang Matua bersama dengan ketujuh leluhur ciptaan lainnya. Mereka 

adalah Allau Tiranda, nenek moyang pohon ipuh, Laungku nenek moyang kapas, Pong 

Pirikpirik nenek moyang hujan, Menturiri nenek moyang ayam, Menturini nenek moyang 

kerbau, Riako’ nenek moyang besi dan Takkebuku nenek moyang padi.29 

Oleh karena itu pada dasarnya manusia, hewan dan tumbuhan bahkan benda-

benda mati merupakan saudara yang terbuat dari butiran-butiran emas yaitu bahan 

yang sama bahkan dengan cara yang sama. Sehingga semua ciptaan itu disebut 

sangserekan (har. Satu cabikan atau satu robekan) yang berarti merupakan satu 

kesatuan yang utuh, namun telah mengerti fungsi dan tugas masing-masing. 

Fungsi kosmis ini kemudian diejawantahkan dalam berbagai tradisi dan ritual 

kebudayaan Toraja, seperti rambu tuka’ dan rambu solo’. Sehingga setiap kegiatan 

tersebut dilaksanakan, maka semua telah mengerti fungsi dan tugas masing-masing, 

sehingga tidak satupun yang akan jadi penonton.30 Seperti ayam, babi dan kerbau telah 

mengerti fungsinya bahwa mereka akan menjadi korban dalam setiap ritual rambu solo’ 

maupun rambu tuka’ demikian pula padi, besi dan lainnya. Namun bukan berarti 

memperlakukan semuanya dengan semena-mena sesuai dengan keinginan manusia. 

Babi, ayam maupun kerbau tidak boleh disakiti maupun dipotong dengan sembarangan 

tanpa tujuan yang jelas. Menghargai padi pun juga harus dilakukan seperti tidak 

merusak tanaman padi atau menyisakan makanan di piring. Apalagi dengan sesama 

manusia tidak boleh saling membenci ataupun saling menyakiti satu dengan yang lain.31 

 

Kejadian 1:26-28 dan Budaya Toraja dalam Fungsi Kosmis 

Dalam suasana yang terjadi di taman Eden, dalam diri Adam  sebagai manusia 

pertama melekat gambar dan rupa Allah. Tidak ada unsur keserakahan dan dominasi 

yang dilakukan. Manusia dan ciptaan lain (bintang, tumbuhan dan lingkungan) hidup 

dalam keadaan harmonis. Mandat yang diberikan Allah kepada manusia yaitu untuk 

berkuasa atas makhluk lainnya, diberikan dalam ketidakberdosaan manusia.  

Pada konteks ini, manusia dapat disebut sebagai penanggungjawab dari segala 

ciptaan dan bagian dari alam. Namun hal itu bergeser ketika perintah Tuhan kepada 

 
27 Pasulu’, Disertasi Teologi, 217. 
28 Ibid, 218. 
29 John Liku Ada’, Aluk To Dolo Menantikan To Manurun dan Eran di langi’ Sejati, (Yogyakarta: 

Gunung Sopai 2014), 81-83. 
30 Gayus Darius, “Adat Rambu Solo’ Dan Iman Kristen: Sebuah Dualisme Identitas Jemaat Gereja 

Kibaid Suku Toraja Di Toraja”, Tesis Teologi (IAKN Toraja 2021). 
31 Yulianto Rongre, “Tallu lolona”, Skripsi Teologi (IAKN Toraja 2020), 59. 



Membaca dan Menafsir… 

 
 

 
Copyright© 2022; AUTHOR, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 43 

manusia untuk tidak memakan buah dari pohon yang ada dipusat taman Eden dilanggar 

oleh manusia. Secara simbolis pohon yang berada di tengah-tengah taman Eden 

melambangkan sebuah pusat dari ciptaan. Ketika manusia berusaha untuk mengambil 

tempat sebagai pusat dari ciptaan maka disitulah unsur keserakahan mulai terjadi. 

Gambar dan rupa Allah yang melekat pada diri manusia sebagai representasi Allah 

untuk memelihara dan berkuasa atas ciptaan lainnya rusak karena keinginan untuk 

menjadi pusat dari ciptaan. 

Kisah penciptaan dan mandat budaya yang diberikan kepada manusia tidak 

dapat menjadi dasar untuk melakukan dominasi terhadap ciptaan lain. Jika kekristenan 

barat melihat hal itu menjadi dasar untuk terciptanya teknologi maka hal itu cukup 

keliru. Gerith Singgih menjabarkan bahwa bangsa Israel yang monoteis dan berangkat 

dari sejarah dari dalam Alkitab tidaklah melahirkan teknologi. Sebaliknya bangsa-

bangsa yang politeislah yang menciptakan teknologi (Mesir dan Babel).32 Penciptaan 

teknologi memang pada akhirnya membawa manusia merasa superior terhadap ciptaan 

lain. Namun tidak dapat disangkal bahwa rasa ingin berkuasa manusia dan menjadi 

pusat dari ciptaan menjadi pemicu hal tersebut.  

Kebudayaan Toraja yang sudah menjadi bagian integral dalam kehidupan 

masyarakat. Kebudayaan Toraja memiliki keunikan tersendiri yang menjunjung tinggi 

alam sebagai bagian yang tidak terpisahkan dalam kehidupan. Dalam hubungan dengan 

fungsi kosmis budaya Toraja, narasi penciptaan dalam kitab Kejadian dimana manusia 

diciptakan pada hari terkahir dalam narasi penciptaan itu. Bukan berarti bahwa 

manusia memandang diri sebagai ciptaan yang dipersiapkan untuk menikmati ciptaan 

yang lain sesuai dengan kehendaknya. Manusia hanya penanggungjawab tetapi bukan 

pusat dari ciptaan lain. Pusat dari ciptaan tetaplah Tuhan sebagai pencipta. Oleh karena 

itu ciptaan lain harus dipandang sebagai saudara yang terlebih dahulu diciptakan. 

Binatang yang juga sama dengan manusia diciptakan dari tanah dan menjadi sahabat 

manusia (Kejadian 2:19). Begitupun dengan narasi penciptaan dalam perspektif 

keyakinan leluhur orang Toraja, dimana manusia diciptakan dalam satu kesatuan yang 

utuh dengan ciptaan lainnya. 

Dalam perspektif fungsi kosmis budaya Toraja, masing-masing ciptaan telah 

mengerti tugas dan fungsinya, sehingga mereka akan menjalankan tugasnya sendiri 

bahkan tanpa ada yang mengomando. Sehingga tidak ada yang akan menjadi penonton, 

sebaliknya jika menjadi penonton akan merasa diri malu. Namun harus dipahami dalam 

melaksanakan tugas dan fungsi kosmisnya harus dihindarkan dari unsur keserakahan 

(greedy), sehingga tidak ada dominasi yang berlebihan satu ciptaan pada ciptaan yang 

lain. Melainkan saling memelihara dan mencukupi kebutuhan satu dengan yang lain.  

 

Paradigma Misi Kontekstual-Ekologis 

Ekologi berasal dari dua kata Bahasa Yunani, yakni oikos yang berarti rumah, 

tempat tinggal dan logos yang berarti ilmu pengetahuan. Jadi secara sederhana ekologi 

 
32 Emmanuel Gerith Singgih, “Religion And Ecological Destruction: Consideration of the “White 

Thesis” in the Context of Indonesia”, Gema Teologika Vol. 5 No. 2, Oktober 2020.  



MELO: Jurnal Studi Agama-Agama, Vol XX, No XX (mmmm yyyy) 

 

 

Copyright© 2022; AUTHOR, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 44 

dapat diartikan ilmu yang mempelajari tentang organisme dan tempat tinggalnya.33 

Pengertian dasar tentang ekologi sebagai limu tentang tempat tinggal. Tempat tinggal 

itu ialah bumi. Sejauh ini belum ada tempat tinggal selain bumi untuk gereja berada. 

Louis Berkof mengatakan bahwa “gereja bukan hanya berdiri sebagai satu institusi 

(organisasi), tapi lebih dari itu gereja adalah sebuah organisme tempat orang-orang 

percaya bersekutu.”34 Gereja yang adalah organisme seharusnya turut menjaga 

keseimbangan ekosistem yang ada. Gereja tidak hanya dipisahkan Tuhan dari dunia 

yang berdosa untuk ditebus, tetapi juga mengutus gereja ke dalam dunia untuk 

memberitakan kabar baik kepada segala ciptaan. Dengan demikian salah tujuan 

penebusan Allah adalah penebusan kosmik.  

Lingkungan hidup bukan sekedar merupakan area studi objek penelitian. Lebih 

mendalam, lingkungan hidup mencakup kehidupan yang cukup luas dalam satu tempat, 

ruang dan waktu. Lingkungan hidup menekankan pada kesalarasan, keserasian dan 

keharmonisan hidup ciptaan Allah; baik itu manusia, binatang, tumbuhan dan benda-

benda lainnya.35 Seperti yang dikutip Mulyo Kadamanto dalam buku Hoekema (Alkitab 

dan Akhir Zaman) mengatakan “Kemenangan penebusan Kristus atas dosa orang 

berdosa juga berlaku efektif atas dunia ciptaan Allah. Karya penebusan Kristus atas 

umat pilihan-Nya, juga bertujuan untuk menebus segala karya ciptaan Allah dari segala 

akibat dosa.”36 

Cara bermisi yang bangkit kembali pada awal abad ke-20, menjadi masalah 

karena misi yang dilaksanakan bersamaan dengan penjelajahan dan penjajahan. Hal ini 

memberi dampak yang cukup besar bagi ladang misi, dimana terjadi proses penyalinan 

bentuk kekristenan Barat yang menjadi pengutus misi ke belahan dunia lain (Asia dan 

Afrika) yang menjadi ladang misi. Gereja-gereja yang tumbuh tersebut tidak sepenuhnya 

hidup dalam konteksnya atau tidak mandiri secara teologi. Di Indonesia sendiri, dampak 

dari penyalinan kekristenan itu masih cukup terasa. Misi yang dilaksanakan bersamaan 

dengan penjajahan memberi dominasi yang cukup kuat untuk menaklukkan kebudayaan 

lokal yang dianggap sarat dengan kekafiran.37 Hal itu menyebabkan ada kebudayaan 

lokal yang kemudian dihilangkan karena dianggap sama dengan penyembahan berhala. 

Orang Toraja sebelum kekristenan masuk meyakini bahwa di dalam ciptaan lain 

terhadap roh-roh. Sehingga tidaklah mengherankan jika seseorang sangat takut dan 

segan untuk melewati tempat yang angker dan sepi. Dalam menebang pohon dan 

mengorbankan binatang sebelumnya dilaksanakan ritual permohonan izin untuk 

menebang pohon dan mengorbankan binatang. Hal ini menunjukkan bahwa orang 

Toraja melihat bahwa ciptaan lain merupakan saudara. Namun saudara itu telah 

memiliki fungsi kosmiknya masing-masing. Oleh karena itu dipandang perlu untuk 

meminta izin agar tidak terlihat melakukan dominasi terhadap ciptaan lain. 

 
33 Suyud Warno Utomo, dkk., “Pengertian, Ruang Lingkup Ekologi dan Ekosistem, modul 1, 

BIOL4215.pdf, diakses (April 2020). 
34 Louis Berkof, Doktrin Gereja, jilid 5, (Jakarta: Momentum 2012), 28. 
35 Ibid. 
36 Ibid. 
37 James E. Plueddemann, Leading Across Cultures, diterjemahkan oleh Yudi Jatmiko (Malang: 

Literatur SAAT 2013), 65.  



Membaca dan Menafsir… 

 
 

 
Copyright© 2022; AUTHOR, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 45 

Misi yang dilaksanakan tetap harus memperhatikan unsur ekologis. Yesus Kristus tidak 

hanya berkorban untuk menebus dosa manusia. Yesus Kristus juga berkorban untuk 

ciptaan lainnya. Tujuan dari misi adalah untuk memberitakan damai sejahtera Tuhan 

kepada segala makhluk. Tidaklah menjadi sebuah damai sejahtera jika karena kerusakan 

lingkungan terjadi bencana alam. Nuansa surga bukan hanya dinikmati setelah kembali 

ke Pangkuan Bapa di Surga. Nuansa surga seharusnya dapat dinikmati dalam dunia. Jadi 

bukan hanya membawa orang untuk masuk kerajaan surga, tetapi sebagaimana 

mungkin membawa nuansa kerajaan surga di dunia. 

 

 

4. Kesimpulan 

Dalam melaksanakan misi, alam tidak boleh dipandang sebagai objek untuk 

dieksploitasi, tetapi lebih dari pada itu, alam seharusnya dipandang sebagai saudara 

manusia. Untuk mewujudkan hal tersebut manusia tidak memposisikan diri sebagai 

pusat dari ciptaan tetapi hanya penanggungjawab. Sebagai penanggungjawab, manusia 

harus bertanggungjawab atas kerusakan lingkungan, kepunahan spesies makhluk hidup 

dan lain sebagainya.  

Paradigma Misi Kontekstual-Ekologis memandang kosmis sebagai bagian dari 

rancangan penebusan Allah di dalam Yesus Kristus. Misi tidak hanya memandang 

manusia sebagai yang harus diselamatkan. Lebih dari pada itu misi harus melihat 

ciptaan lain sebagai satu kesatuan yang utuh. Harmonisasi ciptaan tetap harus terjaga 

tanpa memandang yang lain lebih superior dari yang lainnya. Fungsi kosmik budaya 

Toraja memberi tawaran bahwa manusia merupakan saudara dari ciptaan lain. Namun 

manusia tetap harus menjadi penanggungjawab, bukan sebagai pusat atau yang paling 

istimewa. Dengan demikian akan tercipta nuansa harmonis antara ciptaan yang 

mendatangkan nuansa Kerajaan Surga yang penuh damai sejahtera di dunia 

 

Referensi  

 Ada’, John Liku. Aluk To Dolo Menantikan To Manurun dan Eran di langi’ Sejati. 
Yogyakarta: Gunung Sopai, 2014.  

Berkof, Louis Teologi Sistematika: Doktrin Gereja. jilid V. diterjemahkan oleh Yudha 
Thianto. Surabaya: Momentum, 2012. 

Blamires, Harry. The Post Christian Mind. Jakarta: Momentum, 2003. 

Borrong, Robert P. Etika Bumi Baru. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1999. 

Darius, Gayus. “Adat Rambu Solo’ Dan Iman Kristen: Sebuah Dualisme Identitas Jemaat 
Gereja KIBAID Suku Toraja Di Toraja”, Tesis Teologi. IAKN Toraja, 2021. 

Daun, Paulus. Misiologi dalam Perspektif doctrinal. Manado: Yayasan Daun Family, 2011. 

Gea, Ibelala “Beritakanlah Injil kepada Segala Makhluk,” BIA Vo. 1, No.1 Juni, 2018. 

Granberg, Wesley dan Michaelson. Menebus Ciptaan. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1994. 

Johnston Philip, Pengantar Mengenal Alkitab. Bandung: Kalam Hidup, 2011. 

Kirk, Andrew. Apa itu Misi. diterjemahkan oleh Pericles Katoppo. Jakarta: BPK Gunung 



MELO: Jurnal Studi Agama-Agama, Vol XX, No XX (mmmm yyyy) 

 

 

Copyright© 2022; AUTHOR, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 46 

Mulia, 2012. 

Pakpahan, Binsar Jonathan, et al. Teologi Kontekstual dan Kearifan Lokal Toraja. Jakarta: 
BPK Gunung Mulia 2020. 

Pasulu’, Alpius. “Rekonstruksi Eklesiologi Gereja Toraja: Pendekatan Eklesiologi 
Kontekstual Model Sintesis,” Disertasi Teologi. Sekolah Tinggi Teologi Jakarta, 2019. 

Plueddemann, James E. Leading Across Cultures. diterjemahkan oleh Yudi Jatmiko. 
Malang: Literatur SAAT, 2013. 

Ruck, John et al. Jemaat Misioner. Jakarta: Yayasan Komunikasi Bina Kasih, 2015. 

Rongre, Yulianto. “Tallu lolona”, Skripsi Teologi. IAKN Toraja, 2020. 

Ryken, Leland, James C. Willhoit, Tremper Longman III. Kamus Gambaran Alkitab. 
Jakarta: Momentum, 2011. 

Setio, Robert. “Paradigma Ekologis dalam Membaca Alkitab,” Forum Biblika: Jurnal 
Ilmiah Populer. No. 14, 2001. 

Subagyo, Andreas B. Pengantar Riset Kuantitaif dan Kualitatif. cetakan ke-2. Bandung: 
Kalam Hidup, 2014.  

Sugiyono. Memahami Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta, 2012. 

Susanta, Yohanes Krismantyo. “Penciptaan dalam Perspektif Toraja: Sebuah Ekoteologi 
Kontekstual dalam Konteks Krisis Ekologi” in Teologi Kontekstual dan Kearifan 
Lokal Toraja. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2020. 

Thomas, Norman E. Peny. Teks-teks Klasik Tentang Misi dan Kekristenan se-Dunia. 
Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2001. 

Titaley, John. “Alkitab Ibrani sebagai Sumber Kitab Suci Agama-Agama Abrahamik: Suatu 
Pemahaman Sosio-Historik,” webinar Forum Diskusi Teologi, 2020. 

Utomo, Suyud Warno, et al. “Pengertian, Ruang Lingkup Ekologi dan Ekosistem, modul 1, 
BIOL4215.pdf, diakses April 2020. 

Wilayanto. Menjadi Jemaat Misioner. Yogyakarta: Andi Offset, 2021. 

 

 


