MELQO: Jurnal Studi Agama-agama
ISSN: 2798-2017 (print) , 2798-2254 (online)

0y M &)
\\ (} Volume 5, No 2, Desember 2025; (143-156) Available at: https://melo.iakn-toraja.ac.id

ENSIKLIK LAUDATO SI’ DALAM SUDUT PANDANG EKOTEOLOGI SALLIE
MCFAGUE: Sebuah Analisis Teologis

Derry Ahmad Rizal?, Nurul Khorina Seci Vella?, Tsabitah Khairunnisa3,

Prodi Studi Agama-Agama, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta®?3

iderry.rizal@uin-suka.ac.id

Abstract: The ecological crisis of the past decade has highlighted the urgency of
theological reflection on the relationship between humans and nature. One important
religious response to this crisis is Pope Francis' encyclical Laudato Si', a global call to care
for our ‘common home’. This study aims to analyse the teachings of Laudato Si' through
the perspective of Sallie McFague's eco-theology using a literature review method and a
theological-hermeneutical approach. The results show theological harmony between
Laudato Si" and McFague in terms of cosmic relationality, criticism of anthropocentrism,
and the urgency of ecological conversion. However, there are differences in approach:
Laudato Si' relies on the doctrinal framework of the Catholic Church, while McFague
develops a more imaginative metaphor of the world as the body of God and is critical of
modern economic structures. Various verses from the Bible, such as Genesis 1:1-31,
Genesis 2:1-7, Colossians 1:16, Proverbs 3:19-22, and Acts 17:24-25, explain nature. The
synthesis of these two perspectives produces a more holistic and transformative
framework of eco-theology, which broadens the meaning of integral ecology and
strengthens ecological spirituality in facing the global environmental crisis.

Keywords: Ecotheology, Laudato Si’, Paus Fransiskus, Sallie McFague

Abstrak: Krisis ekologi dalam satu dekade terakhir menegaskan urgensi refleksi
teologis terhadap relasi manusia dan alam. Salah satu respons keagamaan penting ialah
Ensiklik Laudato Si’ yang disampaikan Paus Fransiskus sebagai seruan global untuk
merawat “rumah bersama”. Penelitian ini bertujuan menganalisis ajaran Laudato Si’
melalui perspektif ekoteologi Sallie McFague menggunakan metode studi pustaka dan
pendekatan hermeneutik-teologis. Hasil penelitian menunjukkan adanya keselarasan
teologis antara Laudato Si’ dan McFague dalam hal relasionalitas kosmis, kritik
terhadap antroposentrisme, serta urgensi pertobatan ekologis. Namun, terdapat
perbedaan pendekatan: Laudato Si’ bertumpu pada kerangka doktrinal Gereja Katolik,
sedangkan McFague mengembangkan metafora dunia sebagai tubuh Allah yang lebih
imajinatif dan kritis terhadap struktur ekonomi modern. ragam ayat dari Alkitab,
seperti pada pasal Kejadian 1 ayat 1-31, Kejadian 2 ayat 1- 7, Kolose 1 ayat 16, Amsal 3
ayat 19-22, Kisah Para Rasul 17 ayat 24-25 yang menjelaskan mengenai alam. Sintesis
kedua perspektif ini menghasilkan kerangka ekoteologi yang lebih holistik dan
transformatif, yang memperluas pemaknaan ekologi integral dan memperkuat
spiritualitas ekologis dalam menghadapi krisis lingkungan global.

Kata Kunci: Ekoteologi, Laudato Si’, Paus Fransiskus, Sallie McFague

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 143


mailto:derry.rizal@uin-suka.ac.id

MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

Article

History: Received: 23-07-2025  Revised: 23-12-2025  Accepted: 31-12-2025

1. Pendahuluan

Krisis lingkungan dalam beberapa tahun terakhir menjadi perhatian global seiring
meningkatnya intensitas perubahan iklim!, pemanasan global?, dan alih fungsi kawasan
hijau di berbagai wilayah dunia.? Menurut Kementerian Lingkungan Hidup dan
Kehutanan, bahwa dunia menghadapi tantangan yang berat, bumi menghadapi triple
planet challenges yakni perubahan iklim, kehilangan keanekaragaman hayati, dan polusi.
Krisis ekologi global yang terjadi dewasa ini merupakan akumulasi dari pola relasi
eksploitatif antara manusia dan alam yang telah berlangsung selama berabad-abad. Laju
deforestasi, pencemaran lingkungan, perubahan iklim, dan hilangnya keanekaragaman
hayati menunjukkan kegagalan paradigma modern yang memisahkan manusia dari alam
sebagai subjek dan objek. Berbagai ilmuwan dan pengamat lingkungan telah
memperingatkan bahwa krisis ini tidak hanya berdimensi ekologis, tetapi juga
menyentuh ranah moral, spiritual, dan teologis.* Oleh karena itu, agama sebagai sistem
nilai dan sumber etika transenden dituntut untuk tidak hanya mengafirmasi krisis ini
sebagai kenyataan empirik, tetapi juga menawarkan kerangka reflektif dan solusi
transformasional terhadapnya.

Gereja Katolik secara tegas merespons tantangan tersebut melalui dokumen
ensiklik Laudato Si’ yang diterbitkan oleh Paus Fransiskus pada tahun 2015. Dokumen
ini merupakan tonggak penting dalam sejarah ajaran sosial Gereja karena menempatkan
isu lingkungan sebagai persoalan iman dan moral. Laudato Si’, yang subtitelnya
berbunyi “Tentang Perhatian terhadap Rumah Kita Bersama”, mengembangkan ekologi
integral sebagai paradigma yang menyatukan keadilan sosial, spiritualitas ekologis, dan
tanggung jawab etis terhadap seluruh ciptaan.> Dalam salah satu pernyataannya, Paus
menegaskan bahwa “semua ciptaan saling terhubung dan umat manusia memiliki
tanggung jawab bersama untuk memelihara dunia ini demi generasi sekarang dan yang
akan datang” (Laudato Si’, no.159).

1 Joys Merry Gaite, Harits Dwi Wiratma, dan Yeyen Subandi, “PERAN NEW WORLD TOGETHER
(NWT) DALAM MENANGANI ISU KERUSAKAN LINGKUNGAN DI BALL” ARMADA: Jurnal Penelitian
Multidisiplin 1, no. 6 (18 Juni 2023): 491-500, doi:10.55681/armada.v1i6.590.

2 Muhammad Fahrurozi Bafadal dan Adila Puspa Hestiantini, “Kebijakan Pemerintah Kalimantan
Barat Dalam Isu Lingkungan Kebakaran Hutan Dan Lahan (Karhutla) Tahun 2023,” INNOVATIVE: Journal
of Social Science Research 3, no. 6 (2023), https://j-
innovative.org/index.php/Innovative/article/view/6785/4780.

3 Vania Zulfa dkk., “ISU-ISU KRITIS LINGKUNGAN DAN PERSPEKTIF GLOBAL,” JURNAL GREEN
GROWTH DAN MANAJEMEN LINGKUNGAN 5,1n0.1 (20 Juni 2015): 29-40, do0i:10.21009/jgg.051.03.

4 Lynn White, “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis,” JStor 155, no. 3767 (1967),
https://www.jstor.org/stable/1720120; Thomas Berry, The Dream of the Earth (San Francisco: Sierra
Club Books, 1988).

5 Paus Fransiskus, Laudato Si: On Care for Our Common Home (Vatican City: Libreria Editrice
Vaticana, 2015).

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 144



Ensiklik Laudato Si” dalam Sudut Pandang Ekoteologi Sallie Mcfague

Pemikiran ekologis Paus Fransiskus tersebut secara konseptual beririsan dengan
gagasan teolog progresif seperti Sallie McFague, yang sejak dekade 1980-an telah
menggagas kerangka ekoteologi yang berakar pada metafora radikal: Tuhan sebagai
tubuh dunia (God as the world’s body).® Dalam pandangan McFague, dunia ini bukan
hanya ciptaan Tuhan yang terpisah, tetapi secara metaforis merupakan tubuh ilahi yang
menginkarnasi kehadiran Allah dalam realitas material.” Gagasan ini berangkat dari
kritik terhadap model-model teologis tradisional yang cenderung antroposentris dan
dualistik, serta tidak memberikan tempat yang layak bagi dunia fisik dalam refleksi
teologis. Bagi McFague, “jika tubuh manusia adalah tempat tinggal jiwa, maka dunia
adalah tempat tinggal Tuhan”.8

Adapun kaitan dengan penelitian yang ditulis terdapat penelitian terdahulu yang
semestinya diulas, salah satunya mengenai ekoteologi pun dapat dipastikan sudah
banyak yang meneliti. Salah satunya yang dilakukan oleh Parid Ridwanuddin tahun
2017, membahas mengenai ekoteologi dalam Pemikiran Badiuzzaman Said Nursi.? Hasil
dalam penelitian terdahulu ini yakni mengulas mengenai pemikiran Said Nursi salah
satu tokoh Islam, Ulama kelahiran Negara Turki. Cara pandang materialistik merupakan
akar masalah krisis ekologis, menurut Said Nursi menekankan pentingnya kesadaran
spiritual untuk merawat lingkungan, sebab alam semesta merupakan bukti kebesaran
Tuhan yang harus dihormati dan dijaga dengan baik oleh manusia.

Penelitian lainnya yakni membahas mengenai ekoteologi Perspektif Agama-
Agama, penelitian ini dilakukan oleh Widiarto dan Wilaela pada tahun 2021.10 Menilik
hasil pembahasan dalam penelitian ini yakni setiap agama memuat spiritualitas yang
mengajarkan nilai-nilai yang berkaitan dengan hubungan antara manusia, Pencipta dan
alam semesta.ll Melihat dari penelitian terdahulu, pembahasan ektoteologi maupun
Ensiklik Laudato Si’, sudah banyak yang melakukan penelitian. Pengungkapan latar
belakang di atas pun penelitian ini memfokuskan pada sudut pandang dari Sallie
McFague seorang teolog Kristen yang mempunyai fokus kajian pada ekoteologi.
Perspektif Sallie akan digunakan untuk membedah Ensiklik Laudato Si’ yang diterbitan
oleh Paus Fransiskus dalam kepedulian terhadap lingkungan atau alam.

Dari sini, menjadi penting untuk melihat sejauh mana ajaran Laudato Si’ dapat dibaca
dan dianalisis melalui lensa ekoteologi McFague, yang menawarkan paradigma teologi
ekologis yang holistik, imajinatif, dan etis. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis

6 Charles Birch, William R. Eakin, dan Jay B. McDaniel, Liberating Life: Contemporary Approaches
to Ecological Theology (Eugene, Oregon: Wipf & Stock, 2007), 201-27.

7 Sallie McFague, The Body of God: An Ecological Theology (Minneapolis: Fortress Press, 1993).

8 Sallie McFague, A New Climate for Theology: God, the World, and Global Warming (Minneapolis:
Fortress Press, 2008), 36.

9 Parid Ridwanuddin, “EKOTEOLOGI DALAM PEMIKIRAN BADIUZZAMAN SAID NURSI,” LENTERA:
Jurnal llmu Dakwah dan Komunikasi 1, no. 01 (12 Mei 2017), doi:10.21093 /lentera.v1i01.832.

10 Widiarto dan Wilaela, “EKOTEOLOGIS Perspektif Agama-Agama” 13, no. 2 (2021),
doi:http://dx.doi.org/10.24014 /trs.v13i2.16101.

11 1bid., 122.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 145



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

prinsip-prinsip utama dalam Laudato Si’ dan meninjaunya dari sudut pandang
ekoteologi Sallie McFague. Melalui pendekatan hermeneutik-teologis dan studi pustaka
kualitatif, artikel ini hendak menjawab pertanyaan mendasar: bagaimana visi ekologis
Katolik pada ensiklik Laudato Si’ dari sudut pandang teologis McFague tentang dunia
sebagai tubuh Tuhan? Dalam menjawab pertanyaan ini, penulis berharap dapat
menunjukkan mengenai potensi dialog antara tradisi Katolik dan ekoteologi progresif
yang merupakan pendekatan teologis kontemporer yang mengintegrasikan dimensi
spiritual dan keagamaan dengan kepedulian ekologis, sehingga mendorong pemahaman
bahwa keberimanan harus tercermin dalam komitmen terhadap pelestarian
lingkungan.'? dalam merumuskan spiritualitas ekologis yang lebih inklusif dan
kontekstual di tengah krisis lingkungan global saat ini.

2. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi pustaka (library
research), yang bertujuan untuk mengeksplorasi dan menganalisis ajaran ekologis
dalam dokumen ensiklik Laudato Si’ melalui perspektif ekoteologi Sallie McFague.
Pendekatan ini dianggap paling relevan mengingat fokus utama penelitian bukan pada
data empiris lapangan, melainkan pada pemahaman mendalam terhadap teks-teks
normatif dan reflektif yang berasal dari tradisi keagamaan dan pemikiran teologis.
George menegaskan bahwa penelitian pustaka adalah metode pengumpulan data yang
bertumpu pada eksplorasi teori, gagasan, dan konsep melalui sumber tertulis, yang
sangat esensial dalam kajian humaniora dan teologi.13

Penelitian ini menggunakan pendekatan hermeneutik-teologis yang bertujuan
menafsirkan teks keagamaan dan pemikiran teologis dalam konteks zaman serta realitas
sosial. Hermeneutika dalam konteks ini tidak hanya berfungsi untuk memahami isi
literal teks, tetapi juga untuk menyingkap dunia yang diproyeksikan oleh teks tersebut.
Paul Ricoeur menyatakan bahwa hermeneutics is not only the interpretation of texts but
also the disclosure of the world that the text projects, sehingga metode ini memungkinkan
pemaknaan teologis yang kontekstual terhadap ajaran agama dalam menghadapi
tantangan ekologis kontemporer.14

Jenis penelitian ini bersifat deskriptif-analitis, yaitu dengan memaparkan secara
sistematis pokok-pokok pemikiran dalam dokumen Laudato Si’ dan menganalisisnya

12 Muhammad Yakub Yahya, “Ekoteologi Gagasan Menteri Agama: Upaya Nyata Menjaga
Lingkungan,” Kementerian ~ Agama  Republik  Indonesia  Provinsi  Aceh, Mei 2025,
https://aceh.kemenag.go.id/baca/ekoteologi-gagasan-menteri-agama-upaya-nyata-menjaga-
lingkungan#:~:text=Ekoteologi;%20Menuju%20Peradaban%Z20Hijau%20Berbasis,dan%20diwujudkan%
20dalam%20tindakan%?20nyata.

13 Jason Seawright, “Case Studies and Theory Development in the Social Sciences,” The Journal of
Politics 70, no. 1 (Januari 2008): 276-78, d0i:10.1017/s0022381607080231.

14 Paul Ricoeur, Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning (Fort Worth: Texas
Christian University Press., 1976).

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 146



Ensiklik Laudato Si” dalam Sudut Pandang Ekoteologi Sallie Mcfague

secara kritis dalam kerangka ekoteologi McFague. Tujuannya bukan hanya untuk
menguraikan isi teks, tetapi juga untuk membangun relasi konseptual dan kritik reflektif
antara dua sistem pemikiran teologis yakni doktrin Katolik kontemporer dan teologi
progresif guna menggali relevansinya terhadap krisis ekologi global saat ini.

Sumber data utama dalam penelitian ini adalah dokumen ensiklik Laudato Si’15,
serta karya-karya utama Sallie McFague seperti The Body of God: An Ecological
Theologyl® , Life Abundant!’, dan A New Climate for Theology!8. Dokumen-dokumen
tersebut dibaca secara mendalam untuk mengidentifikasi tema-tema teologis yang
beririsan, seperti spiritualitas ekologis, ekologi integral, metafora tubuh dunia, serta
pertobatan ekologis. Sumber sekunder meliputi literatur dari para pemikir ekoteologi
seperti Thomas Berry!?, Lynn White?20, dan referensi ilmiah lain yang relevan.

Teknik pengumpulan data dilakukan dengan cara eksplorasi teks dan identifikasi
tema, yaitu dengan membaca, mencermati, dan menandai bagian-bagian penting dari
dokumen utama yang berisi pemikiran ekologis. Creswell menyatakan bahwa proses ini
penting untuk mengembangkan pemahaman konseptual dalam riset kualitatif karena
memungkinkan peneliti menangkap makna yang tersirat di balik teks.?! Teknik analisis
data yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis isi (content analysis) yang
bertujuan mengkaji secara sistematis isi dan struktur wacana dalam teks. Menurut
Krippendorff, analisis isi sangat berguna dalam memahami makna simbolik dan
ideologis yang terkandung dalam narasi keagamaan.?? Selain itu, digunakan pula
pendekatan komparatif-kritis, yaitu dengan membandingkan prinsip-prinsip teologis
dalam Laudato Si’ dengan gagasan ekoteologis McFague, baik dalam titik pertemuan
maupun perbedaannya, untuk menghasilkan sintesis yang memperkaya wacana
spiritualitas ekologis lintas tradisi.

3. Hasil dan Pembahasan

Hasil

Dalam penelitian ini mengungkapkan pemahaman manusia dalam hubungannya dengan
alam serta ragam perubahannya. Ensiklik Laudato Si’ sebagai petuah atau ajaran dari
Paus Fransiskus yang diterbitkan pada tahun 2015 atas kepedulian terhadap
lingkungan. Namun dalam hal lain bahwa pernyataan hubungan antara manusia dan
alam guna merawat dan peduli, sudah tertulis jelas dalam Alkitab. Seperti pada pasal

15 Paus Fransiskus, Laudato Si’: On Care for Our Common Home.

16 Sallie McFague, The Body of God: An Ecological Theology.

17 Sallie McFague, Life Abundant: Rethinking Theology and Economy for a Planet in Peril
(Minneapolis: Fortress Press, 2001).

18 Sallie McFague, A New Climate for Theology: God, the World, and Global Warming.

19 Berry, The Dream of the Earth.

20 Lynn White, “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis.”

21 John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches, 4
ed. (Thousand Oaks: SAGE Publications., 2014).

22 Klaus Krippendorff, Content Analysis: An Introduction to Its Methodology (2455 Teller
Road, Thousand Oaks California 91320: SAGE Publications, Inc., 2019), doi:10.4135/9781071878781.

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 147



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

Kejadian 1 ayat 1-31, Kejadian 2 ayat 1- 7, Kolose 1 ayat 16, Amsal 3 ayat 19-22, Kisah
Para Rasul 17 ayat 24-25, dan masih banyak lainnya.23

Adapun pandangan dari Sallie McFague sebagai seorang teolog Kristen
menyatakan dalam bukunya The Body of God, yakni “Allah diwujudkan tetapi tidak selalu
sepenuhnya. Sebaliknya, Allah diwujudkan secara sakramental: Allah dimediasi,
diekspresikan, di dalam dan melalui perwujudan, tetapi tidak harus seluruhnya.”24 Hal
ini serupa dalam Kolose 1 ayat 16 yakni “karena di dalam Dialah telah diciptakan segala
sesuatu, yang ada di sorga dan yang ada di bumi, yang kelihatan dan yang tidak
kelihatan, baik singgasana, maupun kerajaan, baik pemerintah, maupun penguasa;
segala sesuatu diciptakan oleh Dia dan untuk Dia”,

Hal lainnya seperti Seperti yang tertuang dalam Alkitab Kejadian 2:15,
“TUHAN Allah mengambil manusia itu dan menempatkannya dalam taman Eden
untuk mengusahakan dan memelihara taman itu.”

Konsekuensinya, manusia merupakan salah satu ciptaan Allah dari ciptaan Allah
yang lainnya. Manusia bukanlah lagi makhluk yang terpisah dari ciptaan, melainkan ada
bersama dengan yang lain sebagai ciptaan Allah.

Pembahasan

Analisis Prinsip Ekologis dalam Laudato Si’

Ensiklik Laudato Si’ merupakan dokumen ajaran sosial Gereja Katolik yang menandai
pergeseran penting dalam cara pandang teologis terhadap isu ekologi. Paus Fransiskus
mengajukan paradigma ekologi integral sebagai prinsip utama dalam memahami
hubungan antara manusia, alam, dan Tuhan. Prinsip ini tidak memandang alam semata
sebagai objek eksploitasi, melainkan sebagai rumah bersama (our common home) yang
perlu dirawat dan dihormati (Fransiskus, 2015, no. 1-2). Dengan demikian, Laudato Si’
membentuk basis etika ekologis yang menyatukan aspek spiritual, sosial, dan ekologis
dalam satu kesatuan sistem kehidupan.

Awal mula munculnya Laudato Si’ yakni dikeluarkan oleh Paus Fransiskus pada
bulan Mei 2015, yang pada intinya mengajak kita semua untuk menjaga, merawat alam
dari kehancuran.2> Secara bahasa Ensiklik Laudato Si’ memiliki arti Puji Bagi-Mu, yakni
ensiklik kedua dari Paus Fransiskus?¢, setelah Ensiklik Lumen Fidei yang memiliki arti

23 Maruasas Simanjuntak, “Mencintai Lingkungan Menurut Kristen,” BINUS University, Mei 2020,
https://binus.ac.id/character-building/2020/05 /mencintai-lingkungan-menurut-kristen/.

24 Sallie McFague, The Body of God: An Ecological Theology, 41.

25 Daniel Boli Kotan, “Ajaran Paus Fransiskus, ‘Laudato Si’; Memelihara Bumi Sebagai Rumah Kita
Bersama,” Komisi Kateketik Konferensi Waligereja Indonesia, Desember 2015, https://komkat-
kwi.org/2015/12/02 /ajaran-paus-fransiskus-laudato-si-memelihara-bumi-sebagai-rumah-kita-
bersama/.

26 A.S. Sudjatna, “Ensiklik Laudato Si dan Kasih untuk Alam,” CRCS UGM, 20 April 2017,
https://crcs.ugm.ac.id/ensiklik-laudato-si-dan-kasih-untuk-alam/; Paus Fransiskus, Laudato Si’: On Care
for Our Common Home.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 148



Ensiklik Laudato Si” dalam Sudut Pandang Ekoteologi Sallie Mcfague

Terang Iman terbit pada tahun 2013.27 Ensiklik Laudato Si’ memiliki fokus pada
kepedulian pada lingkungan beserta seisinya, adapun hal lainnya ialah memuat
pertanyaan lebih luas terhadap hubungan antar Tuhan, Manusia dan Alam.28 Lebih
lanjut, Laudato Si’ menekankan bahwa krisis lingkungan tidak dapat dipisahkan dari
krisis sosial dan ekonomi. Paus Fransiskus menunjukkan bahwa masalah lingkungan
sering kali mempengaruhi mereka yang paling miskin dan rentan, sehingga solusi yang
dicari harus mempertimbangkan keadilan sosial. Beliau juga mengkritik model ekonomi
yang hanya mengejar keuntungan tanpa memperhatikan dampak ekologis dan
sosialnya.

Dalam ensiklik ini, Paus Fransiskus mengajak semua pihak, termasuk
pemerintah, bisnis, dan individu, untuk bekerja sama dalam mengembangkan kebijakan
dan praktik yang berkelanjutan. Beliau menggarisbawahi pentingnya pendidikan
lingkungan yang bertujuan untuk membangun kesadaran dan mengubah kebiasaan
konsumsi yang merusak lingkungan. Laudato Si’ juga mencakup ajakan untuk merenung
dan berdoa, mengingat bahwa permasalahan lingkungan tidak hanya memerlukan solusi
teknis tetapi juga perubahan hati dan pikiran. Paus Fransiskus mengajak umat manusia
untuk mengembangkan rasa hormat dan syukur terhadap alam, serta memperlakukan
bumi dengan penuh cinta dan tanggung jawab, sejalan dengan ajaran iman dan
moralitas.

Prinsip pertama yang ditegaskan adalah relasionalitas ekologis, yakni kesadaran
akan keterkaitan semua makhluk ciptaan. Dalam Laudato Si’, disebutkan bahwa “semua
makhluk saling berhubungan, dan masing-masing harus dihargai dengan kasih dan
hormat” (no. 42). Gagasan ini memperkuat pandangan bahwa kerusakan satu bagian
dari ciptaan berdampak pada keseluruhan ekosistem. Relasionalitas ini bersifat teologis,
karena mendasarkan relasi ekologis pada kesatuan penciptaan oleh Allah. Dalam
perspektif ini, manusia bukan penguasa, melainkan bagian dari jaringan kehidupan yang
saling tergantung satu sama lain.

Prinsip kedua adalah keadilan ekologis, yang menekankan bahwa kerusakan
lingkungan seringkali berdampak paling parah terhadap kelompok miskin dan rentan.
Paus Fransiskus menyatakan bahwa “kita menghadapi bukan dua krisis terpisah, satu
lingkungan dan satu sosial, melainkan satu krisis yang kompleks” (Laudato Si’, no. 139).
Oleh karena itu, solusi ekologis harus mempertimbangkan dimensi sosial dan struktural,
serta menolak model ekonomi eksploitatif yang mengorbankan manusia dan bumi. Ini

27 Paulus Barekama Tukan, “Pertobatan Ekologis sebagai Upaya Pemulihan Moral Bangsa:
Tinjauan Ensiklik Laudato Si Paus Fransiskus,” Jurnal AKADEMIKA 22, no. 2 (2023),
http://repository.iftkledalero.ac.id/1635/.

28 Christopher Rice, “Best Laudato Si’ summary,” Laudato Si’ Movement; Catholics for Our Common
Home, Mei 2022.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 149



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

memperkuat gagasan ekoteologi pembebasan, yang menggabungkan etika lingkungan
dengan etika keadilan sosial.2?

Prinsip ketiga yang mendasar adalah pertobatan ekologis (ecological conversion).
Paus Fransiskus tidak hanya menyerukan perubahan sistemik, tetapi juga transformasi
batiniah setiap individu. [a menyatakan bahwa diperlukan “pertobatan ekologis yang
mengarah pada hubungan harmonis dengan alam, dengan orang lain, dan dengan Allah”
(Laudato Si’, no. 217). Pertobatan ini mencakup pengakuan atas dosa ekologis—baik
personal maupun struktural—serta komitmen terhadap gaya hidup yang sederhana dan
berkelanjutan. Dalam hal ini, spiritualitas ekologis menjadi kunci pembentukan
kesadaran dan praktik ekologis dalam kehidupan beragama.

Prinsip terakhir adalah pengelolaan bertanggung jawab (stewardship). Laudato
Si’ menekankan bahwa bumi adalah anugerah Tuhan yang dipercayakan kepada
manusia untuk dirawat, bukan dimiliki. Manusia adalah penjaga, bukan pemilik absolut
atas bumi (Laudato Si’, no. 67-69). Perspektif ini mengingatkan kembali pada mandat
penciptaan dalam Kitab Kejadian (Kej. 2:15) untuk “mengusahakan dan memelihara
taman”, yang dalam ekoteologi diterjemahkan sebagai panggilan untuk melindungi
ciptaan secara etis dan berkesinambungan.3?

Ensiklik ini menekankan bahwa menjaga lingkungan adalah bagian integral dari
iman Kristen dan tugas moral semua orang. Laudato Si’ menggabungkan perspektif
spiritual dan praktis dalam upaya global untuk mengatasi tantangan lingkungan yang
mendesak. Penulis pun mengambil beberapa sampling yang tertuliskan dalam Laudato
Si’, berikut

Dalam bab Enam mengenai Pendidikan dan Spiritualitas Ekologi pada sub-bab
Cinta dalam Ranah Sipil dan Politik 228 menyatakan:

Pelestarian alam adalah bagian dari suatu gaya hidup yang mencakup kemampuan
untuk hidup bersama dan dalam persekutuan. Yesus mengingatkan kita bahwa kita
memiliki Allah sebagai Bapa kita bersama, dan bahwa hal ini membuat kita
bersaudara. Kasih persaudaraan hanya mungkin bila tanpa pamrih, dan bukanlah
balas jasa atas apa yang telah dilakukan orang lain atau diharapkan akan dilakukan
olehnya. Oleh karena itu, adalah mungkin untuk mengasihi musuh kita. Sikap tanpa
pamrih yang sama itu mendorong kita untuk mencintai dan menerima angin,
matahari atau awan, meskipun mereka tidak tunduk kepada kendali kita. Itu
sebabnya kita dapat berbicara tentang persaudaraan universal.31
Adapun dalam Laudato Si’ kutipan nomor 20 pada bab mengenai polusi dan

perbubahan iklim,

Some forms of pollution are part of people’s daily experience. Exposure to atmospheric
pollutants produces a broad spectrum of health hazards, especially for the poor, and

29 Leonardo Boff dan Phillip Berryman, Cry of the Earth, Cry of the Poor (Maryknoll, N.Y.: Orbis
Books, 1997).

30 Dieter T. Hessel dan Rosemary Radford Ruether, ed., Christianity and Ecology: Seeking the well-
being of Earth and Humans, Religions of the world and ecology (Cambridge, Mass: Distributed by Harvard
University Press for the Harvard University Center for the Study of World Religions, 2000).

31 Paus Fransiskus, Laudato Si’: On Care for Our Common Home.

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 150



Ensiklik Laudato Si” dalam Sudut Pandang Ekoteologi Sallie Mcfague

causes millions of premature deaths. People take sick, for example, from breathing
high levels of smoke from fuels used in cooking or heating. There is also pollution that
affects everyone, caused by transport, industrial fumes, substances which contribute to
the acidification of soil and water, fertilizers, insecticides, fungicides, herbicides and
agrotoxins in general. Technology, which, linked to business interests, is presented as
the only way of solving these problems, in fact proves incapable of seeing the
mysterious network of relations between things and so sometimes solves one problem
only to create others.32
Beberapa bentuk polusi merupakan bagian dari pengalaman sehari-hari
masyarakat. Paparan polutan di atmosfer menghasilkan spektrum yang luas dari
bahaya kesehatan, terutama bagi masyarakat miskin, dan menyebabkan jutaan
kematian dini. Orang-orang jatuh sakit, misalnya, karena menghirup asap tingkat
tinggi dari bahan bakar yang digunakan untuk memasak atau memanaskan ruangan.
Ada juga polusi yang mempengaruhi semua orang, yang disebabkan oleh
transportasi, asap industri, zat-zat yang berkontribusi terhadap pengasaman tanah
dan air, pupuk, insektisida, fungisida, herbisida, dan agrotoksin secara umum.
Teknologi, yang terkait dengan kepentingan bisnis, disajikan sebagai satu-satunya
cara untuk menyelesaikan masalah ini, pada kenyataannya terbukti tidak mampu
melihat jaringan hubungan misterius antara berbagai hal sehingga terkadang
menyelesaikan satu masalah hanya untuk menciptakan masalah lain.

Dalam dua sampling yang penulis hadirkan bahwa Ensiklik ini punya perhatian

khusus pada kerusakan lingkungan. Bahkan apabila dalam ajaran tersebut dapat dibaca
yakni tidak serta-merta membahas kepedulian semata, akan tetapi secara point terdapat
hal Sains, Ekonomi, Kebijakan Pemerintah. Manusia dan Iman. Artinya, ajaran Ensiklik
ini kepedulian tidak hanya satu elemen, namun menjadi perhatian serta peranan
bersama guna keberlangsungan hidup.

Prinsip-prinsip ekologis dalam Laudato Si’ tidak sekadar menawarkan kritik
terhadap krisis lingkungan, tetapi membangun kerangka spiritual dan moral yang kuat
bagi umat beriman untuk berpartisipasi dalam penyelamatan bumi. Jika dikaitkan
dengan pemikiran Sallie McFague, prinsip-prinsip ini memiliki resonansi kuat, terutama
dalam hal relasionalitas kosmis dan tanggung jawab moral terhadap bumi sebagai tubuh
Allah. Keduanya menggarisbawahi bahwa persoalan ekologi tidak dapat dipisahkan dari
spiritualitas, ekonomi, dan etika sosial.

Perbandingan Perspektif Laudato Si’ dan Ekoteologi Sallie McFague

McFague lahir pada tanggal 25 Mei 1933, di Quincy, Massachusetts, dan dibesarkan di
kota terdekat Milton. Dia lulus magna cumlaude33 dari Smith College pada tahun 1955
dengan gelar Bachelor of Arts di bidang Sastra Inggris. Dia juga lulus magna cumlaude
dari Yale Divinity School dengan gelar Bachelor of Divinity pada tahun 1959. Dia
kemudian melanjutkan untuk mendapatkan gelar Master of Arts dan Doktor di bidang

32 [bid.

33 Dalam urutan kehormatan meningkat, cumlaude berarti "dengan kehormatan" (secara harfiah
"dengan pujian") memperoleh, IPK 3.40 - 3.59. Sedangkan magna cumlaude, berarti "dengan kehormatan
besar" (secara harfiah "dengan pujian besar"), IPK 3.60 - 3.79.

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 151



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

Teologi dari Yale University pada tahun 1960 dan 1964. Versi revisi dari tesis
doktoralnya diterbitkan pada tahun 1966 dengan judul Sastra dan Kehidupan Kristen.
Smith College memberinya gelar doktor sastra pada tahun 1977.

Dalam bukunya The Body of God: An Ecological Theology tahun 1993, McFague
mengembangkan pandangan bahwa alam semesta adalah tubuh Tuhan, dan oleh karena
itu, setiap tindakan manusia terhadap alam adalah tindakan terhadap tubuh ilahi.
Pandangan ini menekankan pentingnya etika lingkungan dan tanggung jawab manusia
untuk menjaga keberlanjutan ekosistem.

McFague juga dikenal karena pandangan feminisnya dalam teologi. Dia
berpendapat bahwa bahasa dan metafor yang digunakan dalam teologi tradisional
sering kali mendukung struktur patriarkal dan mengabaikan perspektif perempuan.
Melalui karya-karyanya, dia mengusulkan model-model alternatif yang lebih inklusif dan
relevan dengan isu-isu kontemporer, termasuk keadilan gender dan ekologi.

Dalam telaah lebih lanjut, prinsip-prinsip ekologis dalam Laudato Si’ memiliki
titik temu yang substansial dengan ekoteologi Sallie McFague. Keduanya membangun
narasi teologis baru yang menempatkan bumi bukan sekadar sebagai objek ciptaan,
melainkan sebagai subjek yang memiliki nilai sakral. Paus Fransiskus dalam Laudato Si’
menyatakan bahwa “alam bukan sekadar latar kehidupan kita, melainkan bagian dari
kita” (Laudato Si’, no. 139). Pernyataan ini paralel dengan gagasan McFague yang
mengusulkan metafora dunia sebagai “tubuh Allah” (the world as God’s body), di mana
segala ciptaan terhubung dalam tubuh ilahi yang hidup.34

Perspektif ini bertolak belakang dengan pandangan teologi tradisional yang
cenderung dualistik dan antroposentris. McFague menekankan bahwa teologi masa
depan harus bersifat imajinatif, kontekstual, dan relasional—menghubungkan iman
dengan realitas ekologis kontemporer. Baginya, “model dunia sebagai tubuh Allah bukan
hanya metaforis, tetapi mendalam secara etis dan spiritual”.35> Sementara itu, Laudato Si’
menyampaikan bahwa penciptaan adalah wahyu yang harus dibaca dan dihargai, bukan
semata dieksploitasi. Paus Fransiskus menulis: “Setiap makhluk hidup adalah ekspresi
kasih Allah” (Laudato Si’, no. 76).

Keduanya juga sama-sama menentang logika dominasi kapitalistik yang merusak
lingkungan. McFague menyebut sistem ekonomi saat ini sebagai “kerakusan struktural”
(structural greed) yang mengabaikan nilai kehidupan non-manusia.3¢ Dalam Laudato Si’,
Paus Fransiskus mengecam “paradigma teknokratis” yang mengubah bumi menjadi
komoditas (Laudato Si’, no. 106-108). Kritik ini menunjukkan bahwa keduanya
menawarkan ekoteologi yang bersifat profetik dan transformatif. Kesamaan lainnya
terletak pada spiritualitas ekologis. McFague menyerukan “askese ekologis” sebagai

34 Sallie McFague, The Body of God: An Ecological Theology, 29-30.

35 Sallie McFague, Life Abundant: Rethinking Theology and Economy for a Planet in Peril, 74.

36 Sallie McFague, Super, natural Christians: how we should love nature (Minneapolis: Fortress
Press, 1997), 85.

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 152



Ensiklik Laudato Si” dalam Sudut Pandang Ekoteologi Sallie Mcfague

bentuk disiplin iman dalam membatasi konsumsi dan membangun gaya hidup
sederhana.3” Hal ini sejalan dengan seruan pertobatan ekologis dalam Laudato Si’, yang
menuntut perubahan gaya hidup dan kebiasaan konsumtif umat manusia.3® Keduanya
mendorong reorientasi spiritual yang berdampak langsung pada praktik hidup sehari-
hari.

Perbandingan ini menunjukkan bahwa Laudato Si’ dan ekoteologi McFague dapat
saling memperkaya. Sementara Laudato Si’ berbicara dari otoritas gerejawi dengan
bobot doktrinal yang kuat, McFague menghadirkan pendekatan progresif yang lebih
bebas dan eksperimental. Namun keduanya berpijak pada spiritualitas yang mendalam
dan etika tanggung jawab terhadap bumi.

Implikasi Teologis dan Praktis Ajaran Laudato Si’ dan Pemikiran Ekoteologis
Sallie McFague

Ajaran ekologis dalam Laudato Si’ dan pemikiran Sallie McFague tidak hanya
menawarkan dimensi reflektif terhadap krisis lingkungan, tetapi juga membangun
kerangka teologi yang aplikatif dalam mengintegrasikan iman dan tanggung jawab
ekologis. Keduanya menolak paradigma antroposentris yang menempatkan manusia
sebagai pusat dan penguasa ciptaan, dan mendorong pergeseran menuju spiritualitas
ekologis yang menyadari keterhubungan semua makhluk dalam jalinan kehidupan yang
dikehendaki oleh Tuhan.

Secara teologis, Laudato Si’ memperbaharui pemahaman tentang ciptaan sebagai
bagian integral dari relasi manusia dengan Tuhan. Dokumen ini menekankan bahwa
semesta adalah refleksi dari kasih Allah, dan karena itu, segala bentuk eksploitasi
terhadap alam merupakan bentuk pelanggaran terhadap kehendak ilahi.?? Ajaran ini
bersesuaian dengan pendekatan McFague yang menawarkan model metaforis “dunia
sebagai tubuh Allah”, di mana seluruh ciptaan merupakan perwujudan kehadiran ilahi
yang tidak dapat dipisahkan dari tindakan manusia. Dalam kerangka ini, McFague
menolak dikotomi antara sakral dan profan, dan mengajak teologi untuk mengakui
dunia material sebagai locus theologicus baru yang menuntut penghormatan etis.#?

Implikasi praktis dari kedua pemikiran tersebut sangat nyata. Laudato Si’
mengajak umat Katolik untuk mengalami pertobatan ekologis yang tercermin dalam
gaya hidup sederhana, praktik konsumsi yang bertanggung jawab, dan keterlibatan
dalam isu-isu keadilan lingkungan.#! McFague mengembangkan konsep askese ekologis,
yakni pengendalian diri atas keinginan konsumtif demi menjaga kehidupan bumi. Ia

37 Sallie McFague, Life Abundant: Rethinking Theology and Economy for a Planet in Peril, 109.
38 Paus Fransiskus, Laudato Si’: On Care for Our Common Home, 165-66.

39 Paus Fransiskus, Laudato Si’: On Care for Our Common Home.

40 Sallie McFague, The Body of God: An Ecological Theology.

41 Paus Fransiskus, Laudato Si’: On Care for Our Common Home, 152-53.

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 153



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

menegaskan bahwa kesalehan spiritual harus diwujudkan dalam aksi nyata bagi
kesejahteraan ekologis, bukan hanya dalam bentuk kesalehan ritual semata.*2

Selain aspek personal dan komunitarian, keduanya juga menggarisbawahi
pentingnya pembaruan struktural dan politis. Laudato Si’ secara eksplisit mengkritik
tatanan ekonomi global yang menindas bumi dan orang miskin, serta menuntut
kebijakan internasional yang berkeadilan ekologis dan sosial.#3 Pemikiran ini sejalan
dengan teologi publik McFague yang memandang bahwa sistem kapitalisme neoliberal
menjadi penyebab utama eksploitasi ekologis. Dalam pandangannya, iman yang sejati
adalah iman yang berpihak pada kehidupan dan mengkritisi struktur dominasi yang
merusak bumi dan makhluk lemah.#4

Laudato Si’ dan pemikiran McFague mengandung kekuatan profetik yang
mendorong transformasi spiritual, moral, sosial, dan politis. Ajaran tersebut bukan
semata respons normatif terhadap kerusakan lingkungan, tetapi juga tawaran
konstruktif untuk membangun relasi baru antara iman dan bumi, antara manusia dan
ciptaan, serta antara teologi dan praktik publik. Dalam konteks ini, keduanya menjadi
sumber refleksi penting bagi pengembangan ekoteologi kontekstual di Indonesia yang
plural dan rentan terhadap krisis ekologis.

4. Kesimpulan

Ensiklik Laudato Si’ yang ditulis oleh Paus Fransiskus merupakan dokumen
keagamaan yang tidak hanya menyuarakan keprihatinan terhadap krisis ekologi global,
tetapi juga menawarkan kerangka teologis yang mendalam melalui prinsip-prinsip
ekologi integral. Analisis terhadap ajaran Laudato Si’ dalam perspektif ekoteologi Sallie
McFague menunjukkan adanya keselarasan pandangan dalam hal relasionalitas kosmis,
keadilan ekologis, serta tanggung jawab moral dan spiritual manusia terhadap bumi
sebagai ciptaan Tuhan.

Laudato Si’ menyerukan pertobatan ekologis dan perubahan paradigma hidup
yang mengarah pada harmoni antara manusia, alam, dan Tuhan. Pemikiran McFague,
khususnya mengenai tubuh dunia sebagai metafora tubuh Allah, memberikan dimensi
reflektif yang memperkuat spiritualitas ekologis yang terkandung dalam Laudato Si’.
Dengan demikian, prinsip-prinsip ekologis dalam ensiklik ini dapat dibaca sebagai
bentuk ekoteologi kontekstual yang berdaya transformatif terhadap kesadaran dan
praksis umat beriman.

Penelitian ini memperlihatkan bahwa ajaran Laudato Si’ bukan sekadar dokumen
keagamaan, tetapi juga merupakan sumber inspiratif dalam membentuk etika
lingkungan hidup yang inklusif, teologis, dan aplikatif. Dalam konteks Indonesia yang
kaya akan keragaman budaya dan agama, semangat ekologi integral yang diusung oleh

42 Sallie McFague, Life Abundant: Rethinking Theology and Economy for a Planet in Peril, 33-35.

43 Paus Fransiskus, Laudato Si’: On Care for Our Common Home, 140-42.

44 Sallie McFague, Models of God: theology for an ecological, nuclear age (Philadelphia: Fortress
Press, 1987), 110.

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 154



Ensiklik Laudato Si” dalam Sudut Pandang Ekoteologi Sallie Mcfague

Laudato Si’ dapat menjadi landasan bagi kolaborasi lintas iman dalam merawat bumi

sebagai rumah bersama. Oleh karena itu, studi ini membuka ruang penting bagi

pengembangan kajian ekoteologi dalam perspektif lintas tradisi, serta menegaskan
urgensi peran agama dalam menanggapi tantangan ekologis global secara etis dan
spiritual.

Referensi

A.S. Sudjatna. “Ensiklik Laudato Si dan Kasih untuk Alam.” CRCS UGM, 20 April 2017.
https://crcs.ugm.ac.id/ensiklik-laudato-si-dan-kasih-untuk-alam/.

Berry, Thomas. The Dream of the Earth. San Francisco: Sierra Club Books, 1988.

Birch, Charles, William R. Eakin, dan Jay B. McDaniel. Liberating Life: Contemporary
Approaches to Ecological Theology. Eugene, Oregon: Wipf & Stock, 2007.

Boff, Leonardo, dan Phillip Berryman. Cry of the Earth, Cry of the Poor. Maryknoll, N.Y.:
Orbis Books, 1997.

Christopher Rice. “Best Laudato Si’ summary.” Laudato Si’ Movement; Catholics for Our
Common Home, Mei 2022.

Daniel Boli Kotan. “Ajaran Paus Fransiskus, ‘Laudato Si’; Memelihara Bumi Sebagai
Rumah Kita Bersama.” Komisi Kateketik Konferensi Waligereja Indonesia,
https://komkat-kwi.org/2015/12 /02 /ajaran-paus-fransiskus-laudato-si-
memelihara-bumi-sebagai-rumah-kita-bersama/ (diakses Desember 2025).

Gaite, Joys Merry, Harits Dwi Wiratma, dan Yeyen Subandi. “PERAN NEW WORLD
TOGETHER (NWT) DALAM MENANGANI ISU KERUSAKAN LINGKUNGAN DI
BALL” ARMADA : Jurnal Penelitian Multidisiplin 1, no. 6 (18 Juni 2023): 491-500.
doi:10.55681/armada.v1i6.590.

Hessel, Dieter T., dan Rosemary Radford Ruether, ed. Christianity and Ecology: Seeking
the well-being of Earth and Humans. Religions of the world and ecology.
Cambridge, Mass: Distributed by Harvard University Press for the Harvard
University Center for the Study of World Religions, 2000.

John W. Creswell. Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods
Approaches. 4 ed. Thousand Oaks: SAGE Publications., 2014.

Krippendorff, Klaus. Content Analysis: An Introduction to Its Methodology. 2455 Teller
Road, Thousand Oaks California 91320: SAGE Publications, Inc., 20109.
doi:10.4135/9781071878781.

Lynn White. “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis.” JStor 155, no. 3767 (1967).
https://www.jstor.org/stable/1720120.

McFague, Sallie. Models of God: theology for an ecological, nuclear age. Philadelphia:
Fortress Press, 1987.

———. Super, natural Christians: how we should love nature. Minneapolis: Fortress
Press, 1997.

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 155



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

Muhammad Fahrurozi Bafadal dan Adila Puspa Hestiantini. “Kebijakan Pemerintah
Kalimantan Barat Dalam Isu Lingkungan Kebakaran Hutan Dan Lahan (Karhutla)
Tahun 2023.” INNOVATIVE: Journal Of Social Science Research 3, no. 6 (2023).
https://j-innovative.org/index.php/Innovative/article /view /6785 /4780.

Paul Ricoeur. Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning. Fort Worth:
Texas Christian University Press, 1976.

Paulus Barekama Tukan. “Pertobatan Ekologis sebagai Upaya Pemulihan Moral Bangsa:
Tinjauan Ensiklik Laudato Si Paus Fransiskus.” Jurnal AKADEMIKA 22, no. 2
(2023). http://repository.iftkledalero.ac.id/1635/.

Paus Fransiskus. Laudato Si’: On Care for Our Common Home. Vatican City: Libreria
Editrice Vaticana, 2015.

Ridwanuddin, Parid. “EKOTEOLOGI DALAM PEMIKIRAN BADIUZZAMAN SAID NURSL”
LENTERA: Jurnal Ilmu Dakwah dan Komunikasi 1, no. 01 (12 Mei 2017).
doi:10.21093/lentera.v1i01.832.

Sallie McFague. A New Climate for Theology: God, the World, and Global Warming.
Minneapolis: Fortress Press, 2008.

———. Life Abundant: Rethinking Theology and Economy for a Planet in Peril.
Minneapolis: Fortress Press, 2001.

———. The Body of God: An Ecological Theology. Minneapolis: Fortress Press, 1993.

Seawright, Jason. “Case Studies and Theory Development in the Social Sciences.” The
Journal of  Politics 70, no. 1 (Januari 2008): 276-78.
doi:10.1017/s0022381607080231.

Simanjuntak, Maruasas. “Mencintai Lingkungan Menurut Kristen.” BINUS University, Mei
2020. https://binus.ac.id/character-building/2020/05 /mencintai-lingkungan-
menurut-kristen/.

Widiarto dan Wilaela. “EKOTEOLOGIS Perspektif Agama-Agama” 13, no. 2 (2021).
doi:http://dx.doi.org/10.24014 /trs.v13i2.16101.

Yahya, Muhammad Yakub. “Ekoteologi Gagasan Menteri Agama: Upaya Nyata Menjaga
Lingkungan.” Kementerian Agama Republik Indonesia Provinsi Aceh,
https://aceh.kemenag.go.id /baca/ekoteologi-gagasan-menteri-agama-upaya-
nyata-menjaga-
lingkungan#:~:text=Ekoteologi;%20Menuju%20Peradaban%20Hijau%Z20Berbas
is,dan%20diwujudkan%?20dalam%?20tindakan%Z20nyata (diakses Mei 2025).

Zulfa, Vania, Milson Max, Iskar Hukum, dan Irfan Ilyas. “ISU-ISU KRITIS LINGKUNGAN
DAN PERSPEKTIF GLOBAL.” JURNAL GREEN GROWTH DAN MANAJEMEN
LINGKUNGAN 5, no. 1 (20 Juni 2015): 29-40. d0i:10.21009/jgg.051.03.

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 156



