
 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 143 

 

 

ENSIKLIK LAUDATO SI’ DALAM SUDUT PANDANG  EKOTEOLOGI SALLIE 

MCFAGUE: Sebuah Analisis Teologis 

 
Derry Ahmad Rizal1, Nurul Khorina Seci Vella2, Tsabitah Khairunnisa3,  
Prodi Studi Agama-Agama, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, UIN Sunan 
Kalijaga Yogyakarta1,2,3 

1derry.rizal@uin-suka.ac.id  
 

Abstract: The ecological crisis of the past decade has highlighted the urgency of 

theological reflection on the relationship between humans and nature. One important 

religious response to this crisis is Pope Francis' encyclical Laudato Si', a global call to care 

for our ‘common home’. This study aims to analyse the teachings of Laudato Si' through 

the perspective of Sallie McFague's eco-theology using a literature review method and a 

theological-hermeneutical approach. The results show theological harmony between 

Laudato Si' and McFague in terms of cosmic relationality, criticism of anthropocentrism, 

and the urgency of ecological conversion. However, there are differences in approach: 

Laudato Si' relies on the doctrinal framework of the Catholic Church, while McFague 

develops a more imaginative metaphor of the world as the body of God and is critical of 

modern economic structures. Various verses from the Bible, such as Genesis 1:1-31, 

Genesis 2:1-7, Colossians 1:16, Proverbs 3:19-22, and Acts 17:24-25, explain nature. The 

synthesis of these two perspectives produces a more holistic and transformative 

framework of eco-theology, which broadens the meaning of integral ecology and 

strengthens ecological spirituality in facing the global environmental crisis.  

Keywords: Ecotheology, Laudato Si’, Paus Fransiskus, Sallie McFague 

Abstrak: Krisis ekologi dalam satu dekade terakhir menegaskan urgensi refleksi 
teologis terhadap relasi manusia dan alam. Salah satu respons keagamaan penting ialah 
Ensiklik Laudato Si’ yang disampaikan Paus Fransiskus sebagai seruan global untuk 
merawat “rumah bersama”. Penelitian ini bertujuan menganalisis ajaran Laudato Si’ 
melalui perspektif ekoteologi Sallie McFague menggunakan metode studi pustaka dan 
pendekatan hermeneutik-teologis. Hasil penelitian menunjukkan adanya keselarasan 
teologis antara Laudato Si’ dan McFague dalam hal relasionalitas kosmis, kritik 
terhadap antroposentrisme, serta urgensi pertobatan ekologis. Namun, terdapat 
perbedaan pendekatan: Laudato Si’ bertumpu pada kerangka doktrinal Gereja Katolik, 
sedangkan McFague mengembangkan metafora dunia sebagai tubuh Allah yang lebih 
imajinatif dan kritis terhadap struktur ekonomi modern. ragam ayat dari Alkitab, 
seperti pada pasal Kejadian 1 ayat 1-31, Kejadian 2 ayat 1- 7, Kolose 1 ayat 16, Amsal 3 
ayat 19-22, Kisah Para Rasul 17 ayat 24-25 yang menjelaskan mengenai alam. Sintesis 
kedua perspektif ini menghasilkan kerangka ekoteologi yang lebih holistik dan 
transformatif, yang memperluas pemaknaan ekologi integral dan memperkuat 
spiritualitas ekologis dalam menghadapi krisis lingkungan global.  

Kata Kunci: Ekoteologi, Laudato Si’, Paus Fransiskus, Sallie McFague  

 

MELO: Jurnal Studi Agama-agama 
ISSN: 2798-2017 (print) , 2798-2254 (online) 
Volume 5, No 2, Desember 2025; (143-156) Available at: https://melo.iakn-toraja.ac.id 

 

mailto:derry.rizal@uin-suka.ac.id


MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 144 

 
1. Pendahuluan  

Krisis lingkungan dalam beberapa tahun terakhir menjadi perhatian global seiring 

meningkatnya intensitas perubahan iklim1, pemanasan global2, dan alih fungsi kawasan 

hijau di berbagai wilayah dunia.3 Menurut Kementerian Lingkungan Hidup dan 

Kehutanan, bahwa dunia menghadapi tantangan yang berat, bumi menghadapi triple 

planet challenges yakni perubahan iklim, kehilangan keanekaragaman hayati, dan polusi. 

Krisis ekologi global yang terjadi dewasa ini merupakan akumulasi dari pola relasi 

eksploitatif antara manusia dan alam yang telah berlangsung selama berabad-abad. Laju 

deforestasi, pencemaran lingkungan, perubahan iklim, dan hilangnya keanekaragaman 

hayati menunjukkan kegagalan paradigma modern yang memisahkan manusia dari alam 

sebagai subjek dan objek. Berbagai ilmuwan dan pengamat lingkungan telah 

memperingatkan bahwa krisis ini tidak hanya berdimensi ekologis, tetapi juga 

menyentuh ranah moral, spiritual, dan teologis.4 Oleh karena itu, agama sebagai sistem 

nilai dan sumber etika transenden dituntut untuk tidak hanya mengafirmasi krisis ini 

sebagai kenyataan empirik, tetapi juga menawarkan kerangka reflektif dan solusi 

transformasional terhadapnya. 

Gereja Katolik secara tegas merespons tantangan tersebut melalui dokumen 

ensiklik Laudato Si’ yang diterbitkan oleh Paus Fransiskus pada tahun 2015. Dokumen 

ini merupakan tonggak penting dalam sejarah ajaran sosial Gereja karena menempatkan 

isu lingkungan sebagai persoalan iman dan moral. Laudato Si’, yang subtitelnya 

berbunyi “Tentang Perhatian terhadap Rumah Kita Bersama”, mengembangkan ekologi 

integral sebagai paradigma yang menyatukan keadilan sosial, spiritualitas ekologis, dan 

tanggung jawab etis terhadap seluruh ciptaan.5  Dalam salah satu pernyataannya, Paus 

menegaskan bahwa “semua ciptaan saling terhubung dan umat manusia memiliki 

tanggung jawab bersama untuk memelihara dunia ini demi generasi sekarang dan yang 

akan datang” (Laudato Si’, no.159). 

 
1 Joys Merry Gaite, Harits Dwi Wiratma, dan Yeyen Subandi, “PERAN NEW WORLD TOGETHER 

(NWT) DALAM MENANGANI ISU KERUSAKAN LINGKUNGAN DI BALI,” ARMADA : Jurnal Penelitian 
Multidisiplin 1, no. 6 (18 Juni 2023): 491–500, doi:10.55681/armada.v1i6.590. 

2 Muhammad Fahrurozi Bafadal dan Adila Puspa Hestiantini, “Kebijakan Pemerintah Kalimantan 
Barat Dalam Isu Lingkungan Kebakaran Hutan Dan Lahan (Karhutla) Tahun 2023,” INNOVATIVE: Journal 
Of Social Science Research 3, no. 6 (2023), https://j-
innovative.org/index.php/Innovative/article/view/6785/4780. 

3 Vania Zulfa dkk., “ISU-ISU KRITIS LINGKUNGAN DAN PERSPEKTIF GLOBAL,” JURNAL GREEN 
GROWTH DAN MANAJEMEN LINGKUNGAN 5, no. 1 (20 Juni 2015): 29–40, doi:10.21009/jgg.051.03. 

4 Lynn White, “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis,” JStor 155, no. 3767 (1967), 
https://www.jstor.org/stable/1720120; Thomas Berry, The Dream of the Earth (San Francisco: Sierra 
Club Books, 1988). 

5 Paus Fransiskus, Laudato Si’: On Care for Our Common Home (Vatican City: Libreria Editrice 
Vaticana, 2015). 

Article 
History: 

Received: 23-07-2025 Revised:  23-12-2025 Accepted:  31-12-2025 



Ensiklik Laudato Si’ dalam Sudut Pandang  Ekoteologi Sallie Mcfague 
 

 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 145 

Pemikiran ekologis Paus Fransiskus tersebut secara konseptual beririsan dengan 

gagasan teolog progresif seperti Sallie McFague, yang sejak dekade 1980-an telah 

menggagas kerangka ekoteologi yang berakar pada metafora radikal: Tuhan sebagai 

tubuh dunia (God as the world’s body).6 Dalam pandangan McFague, dunia ini bukan 

hanya ciptaan Tuhan yang terpisah, tetapi secara metaforis merupakan tubuh ilahi yang 

menginkarnasi kehadiran Allah dalam realitas material.7 Gagasan ini berangkat dari 

kritik terhadap model-model teologis tradisional yang cenderung antroposentris dan 

dualistik, serta tidak memberikan tempat yang layak bagi dunia fisik dalam refleksi 

teologis. Bagi McFague, “jika tubuh manusia adalah tempat tinggal jiwa, maka dunia 

adalah tempat tinggal Tuhan”.8 

Adapun kaitan dengan penelitian yang ditulis terdapat penelitian terdahulu yang 

semestinya diulas, salah satunya mengenai ekoteologi pun dapat dipastikan sudah 

banyak yang meneliti. Salah satunya yang dilakukan oleh Parid Ridwanuddin tahun 

2017, membahas mengenai ekoteologi dalam Pemikiran Badiuzzaman Said Nursi.9 Hasil 

dalam penelitian terdahulu ini yakni mengulas mengenai pemikiran Said Nursi salah 

satu tokoh Islam, Ulama kelahiran Negara Turki. Cara pandang materialistik merupakan 

akar masalah krisis ekologis, menurut Said Nursi menekankan pentingnya kesadaran 

spiritual untuk merawat lingkungan, sebab alam semesta merupakan bukti kebesaran 

Tuhan yang harus dihormati dan dijaga dengan baik oleh manusia. 

Penelitian lainnya yakni membahas mengenai ekoteologi Perspektif Agama-

Agama, penelitian ini dilakukan oleh Widiarto dan Wilaela pada tahun 2021.10 Menilik 

hasil pembahasan dalam penelitian ini yakni setiap agama memuat spiritualitas yang 

mengajarkan nilai-nilai yang berkaitan dengan hubungan antara manusia, Pencipta dan 

alam semesta.11 Melihat dari penelitian terdahulu, pembahasan ektoteologi maupun 

Ensiklik Laudato Si’, sudah banyak yang melakukan penelitian. Pengungkapan latar 

belakang di atas pun penelitian ini memfokuskan pada sudut pandang dari Sallie 

McFague seorang teolog Kristen yang mempunyai fokus kajian pada ekoteologi. 

Perspektif Sallie akan digunakan untuk membedah Ensiklik Laudato Si’ yang diterbitan 

oleh Paus Fransiskus dalam kepedulian terhadap lingkungan atau alam. 

Dari sini, menjadi penting untuk melihat sejauh mana ajaran Laudato Si’ dapat dibaca 

dan dianalisis melalui lensa ekoteologi McFague, yang menawarkan paradigma teologi 

ekologis yang holistik, imajinatif, dan etis. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis 

 
6 Charles Birch, William R. Eakin, dan Jay B. McDaniel, Liberating Life: Contemporary Approaches 

to Ecological Theology (Eugene, Oregon: Wipf & Stock, 2007), 201–27. 
7 Sallie McFague, The Body of God: An Ecological Theology (Minneapolis: Fortress Press, 1993). 
8 Sallie McFague, A New Climate for Theology: God, the World, and Global Warming (Minneapolis: 

Fortress Press, 2008), 36. 
9 Parid Ridwanuddin, “EKOTEOLOGI DALAM PEMIKIRAN BADIUZZAMAN SAID NURSI,” LENTERA: 

Jurnal Ilmu Dakwah dan Komunikasi 1, no. 01 (12 Mei 2017), doi:10.21093/lentera.v1i01.832. 
10 Widiarto dan Wilaela, “EKOTEOLOGIS Perspektif Agama-Agama” 13, no. 2 (2021), 

doi:http://dx.doi.org/10.24014/trs.v13i2.16101. 
11 Ibid., 122. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 146 

prinsip-prinsip utama dalam Laudato Si’ dan meninjaunya dari sudut pandang 

ekoteologi Sallie McFague. Melalui pendekatan hermeneutik-teologis dan studi pustaka 

kualitatif, artikel ini hendak menjawab pertanyaan mendasar: bagaimana visi ekologis 

Katolik pada ensiklik Laudato Si’ dari sudut pandang teologis McFague tentang dunia 

sebagai tubuh Tuhan? Dalam menjawab pertanyaan ini, penulis berharap dapat 

menunjukkan mengenai potensi dialog antara tradisi Katolik dan ekoteologi progresif 

yang merupakan pendekatan teologis kontemporer yang mengintegrasikan dimensi 

spiritual dan keagamaan dengan kepedulian ekologis, sehingga mendorong pemahaman 

bahwa keberimanan harus tercermin dalam komitmen terhadap pelestarian 

lingkungan.12 dalam merumuskan spiritualitas ekologis yang lebih inklusif dan 

kontekstual di tengah krisis lingkungan global saat ini. 

 

2. Metode Penelitian  

 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi pustaka (library 

research), yang bertujuan untuk mengeksplorasi dan menganalisis ajaran ekologis 

dalam dokumen ensiklik Laudato Si’ melalui perspektif ekoteologi Sallie McFague. 

Pendekatan ini dianggap paling relevan mengingat fokus utama penelitian bukan pada 

data empiris lapangan, melainkan pada pemahaman mendalam terhadap teks-teks 

normatif dan reflektif yang berasal dari tradisi keagamaan dan pemikiran teologis. 

George menegaskan bahwa penelitian pustaka adalah metode pengumpulan data yang 

bertumpu pada eksplorasi teori, gagasan, dan konsep melalui sumber tertulis, yang 

sangat esensial dalam kajian humaniora dan teologi.13 

Penelitian ini menggunakan pendekatan hermeneutik-teologis yang bertujuan 

menafsirkan teks keagamaan dan pemikiran teologis dalam konteks zaman serta realitas 

sosial. Hermeneutika dalam konteks ini tidak hanya berfungsi untuk memahami isi 

literal teks, tetapi juga untuk menyingkap dunia yang diproyeksikan oleh teks tersebut. 

Paul Ricoeur menyatakan bahwa hermeneutics is not only the interpretation of texts but 

also the disclosure of the world that the text projects, sehingga metode ini memungkinkan 

pemaknaan teologis yang kontekstual terhadap ajaran agama dalam menghadapi 

tantangan ekologis kontemporer.14 

Jenis penelitian ini bersifat deskriptif-analitis, yaitu dengan memaparkan secara 

sistematis pokok-pokok pemikiran dalam dokumen Laudato Si’ dan menganalisisnya 

 
12 Muhammad Yakub Yahya, “Ekoteologi Gagasan Menteri Agama: Upaya Nyata Menjaga 

Lingkungan,” Kementerian Agama Republik Indonesia Provinsi Aceh, Mei 2025, 
https://aceh.kemenag.go.id/baca/ekoteologi-gagasan-menteri-agama-upaya-nyata-menjaga-
lingkungan#:~:text=Ekoteologi;%20Menuju%20Peradaban%20Hijau%20Berbasis,dan%20diwujudkan%
20dalam%20tindakan%20nyata. 

13 Jason Seawright, “Case Studies and Theory Development in the Social Sciences,” The Journal of 
Politics 70, no. 1 (Januari 2008): 276–78, doi:10.1017/s0022381607080231. 

14 Paul Ricoeur, Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning (Fort Worth: Texas 
Christian University Press., 1976). 



Ensiklik Laudato Si’ dalam Sudut Pandang  Ekoteologi Sallie Mcfague 
 

 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 147 

secara kritis dalam kerangka ekoteologi McFague. Tujuannya bukan hanya untuk 

menguraikan isi teks, tetapi juga untuk membangun relasi konseptual dan kritik reflektif 

antara dua sistem pemikiran teologis yakni doktrin Katolik kontemporer dan teologi 

progresif guna menggali relevansinya terhadap krisis ekologi global saat ini. 

Sumber data utama dalam penelitian ini adalah dokumen ensiklik Laudato Si’15 , 

serta karya-karya utama Sallie McFague seperti The Body of God: An Ecological 

Theology16 , Life Abundant17, dan A New Climate for Theology18. Dokumen-dokumen 

tersebut dibaca secara mendalam untuk mengidentifikasi tema-tema teologis yang 

beririsan, seperti spiritualitas ekologis, ekologi integral, metafora tubuh dunia, serta 

pertobatan ekologis. Sumber sekunder meliputi literatur dari para pemikir ekoteologi 

seperti Thomas Berry19, Lynn White20, dan referensi ilmiah lain yang relevan. 

Teknik pengumpulan data dilakukan dengan cara eksplorasi teks dan identifikasi 

tema, yaitu dengan membaca, mencermati, dan menandai bagian-bagian penting dari 

dokumen utama yang berisi pemikiran ekologis. Creswell menyatakan bahwa proses ini 

penting untuk mengembangkan pemahaman konseptual dalam riset kualitatif karena 

memungkinkan peneliti menangkap makna yang tersirat di balik teks.21 Teknik analisis 

data yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis isi (content analysis) yang 

bertujuan mengkaji secara sistematis isi dan struktur wacana dalam teks. Menurut 

Krippendorff, analisis isi sangat berguna dalam memahami makna simbolik dan 

ideologis yang terkandung dalam narasi keagamaan.22 Selain itu, digunakan pula 

pendekatan komparatif-kritis, yaitu dengan membandingkan prinsip-prinsip teologis 

dalam Laudato Si’ dengan gagasan ekoteologis McFague, baik dalam titik pertemuan 

maupun perbedaannya, untuk menghasilkan sintesis yang memperkaya wacana 

spiritualitas ekologis lintas tradisi. 

3. Hasil dan Pembahasan 

Hasil 

Dalam penelitian ini mengungkapkan pemahaman manusia dalam hubungannya dengan 

alam serta ragam perubahannya. Ensiklik Laudato Si’ sebagai petuah atau ajaran dari 

Paus Fransiskus yang diterbitkan pada tahun 2015 atas kepedulian terhadap 

lingkungan. Namun dalam hal lain bahwa pernyataan hubungan antara manusia dan 

alam guna merawat dan peduli, sudah tertulis jelas dalam Alkitab. Seperti pada pasal 

 
15 Paus Fransiskus, Laudato Si’: On Care for Our Common Home. 
16 Sallie McFague, The Body of God: An Ecological Theology. 
17 Sallie McFague, Life Abundant: Rethinking Theology and Economy for a Planet in Peril 

(Minneapolis: Fortress Press, 2001). 
18 Sallie McFague, A New Climate for Theology: God, the World, and Global Warming. 
19 Berry, The Dream of the Earth. 
20 Lynn White, “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis.” 
21 John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches, 4 

ed. (Thousand Oaks: SAGE Publications., 2014). 
22 Klaus Krippendorff, Content Analysis: An Introduction to Its Methodology (2455 Teller 

Road, Thousand Oaks California 91320: SAGE Publications, Inc., 2019), doi:10.4135/9781071878781. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 148 

Kejadian 1 ayat 1-31, Kejadian 2 ayat 1- 7, Kolose 1 ayat 16, Amsal 3 ayat 19-22, Kisah 

Para Rasul 17 ayat 24-25, dan masih banyak lainnya.23  

Adapun pandangan dari Sallie McFague sebagai seorang teolog Kristen 

menyatakan dalam bukunya The Body of God, yakni “Allah diwujudkan tetapi tidak selalu 

sepenuhnya. Sebaliknya, Allah diwujudkan secara sakramental: Allah dimediasi, 

diekspresikan, di dalam dan melalui perwujudan, tetapi tidak harus seluruhnya.”24 Hal 

ini serupa dalam Kolose 1 ayat 16 yakni “karena di dalam Dialah telah diciptakan segala 

sesuatu, yang ada di sorga dan yang ada di bumi, yang kelihatan dan yang tidak 

kelihatan, baik singgasana, maupun kerajaan, baik pemerintah, maupun penguasa; 

segala sesuatu diciptakan oleh Dia dan untuk Dia”. 

Hal lainnya seperti Seperti yang tertuang dalam Alkitab Kejadian 2:15,  
“TUHAN Allah mengambil manusia itu dan menempatkannya dalam taman Eden 
untuk mengusahakan dan memelihara taman itu.” 
 
Konsekuensinya, manusia merupakan salah satu ciptaan Allah dari ciptaan Allah 

yang lainnya. Manusia bukanlah lagi makhluk yang terpisah dari ciptaan, melainkan ada 

bersama dengan yang lain sebagai ciptaan Allah.  

Pembahasan 

Analisis Prinsip Ekologis dalam Laudato Si’ 

Ensiklik Laudato Si’ merupakan dokumen ajaran sosial Gereja Katolik yang menandai 

pergeseran penting dalam cara pandang teologis terhadap isu ekologi. Paus Fransiskus 

mengajukan paradigma ekologi integral sebagai prinsip utama dalam memahami 

hubungan antara manusia, alam, dan Tuhan. Prinsip ini tidak memandang alam semata 

sebagai objek eksploitasi, melainkan sebagai rumah bersama (our common home) yang 

perlu dirawat dan dihormati (Fransiskus, 2015, no. 1–2). Dengan demikian, Laudato Si’ 

membentuk basis etika ekologis yang menyatukan aspek spiritual, sosial, dan ekologis 

dalam satu kesatuan sistem kehidupan. 

Awal mula munculnya Laudato Si’ yakni dikeluarkan oleh Paus Fransiskus pada 

bulan Mei 2015, yang pada intinya mengajak kita semua untuk menjaga, merawat alam 

dari kehancuran.25 Secara bahasa Ensiklik Laudato Si’ memiliki arti Puji Bagi-Mu, yakni 

ensiklik kedua dari Paus Fransiskus26, setelah Ensiklik Lumen Fidei yang memiliki arti 

 
23 Maruasas Simanjuntak, “Mencintai Lingkungan Menurut Kristen,” BINUS University, Mei 2020, 

https://binus.ac.id/character-building/2020/05/mencintai-lingkungan-menurut-kristen/. 
24 Sallie McFague, The Body of God: An Ecological Theology, 41. 
25 Daniel Boli Kotan, “Ajaran Paus Fransiskus, ‘Laudato Si’; Memelihara Bumi Sebagai Rumah Kita 

Bersama,” Komisi Kateketik Konferensi Waligereja Indonesia, Desember 2015, https://komkat-
kwi.org/2015/12/02/ajaran-paus-fransiskus-laudato-si-memelihara-bumi-sebagai-rumah-kita-
bersama/. 

26 A.S. Sudjatna, “Ensiklik Laudato Si dan Kasih untuk Alam,” CRCS UGM, 20 April 2017, 
https://crcs.ugm.ac.id/ensiklik-laudato-si-dan-kasih-untuk-alam/; Paus Fransiskus, Laudato Si’: On Care 
for Our Common Home. 



Ensiklik Laudato Si’ dalam Sudut Pandang  Ekoteologi Sallie Mcfague 
 

 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 149 

Terang Iman terbit pada tahun 2013.27 Ensiklik Laudato Si’ memiliki fokus pada 

kepedulian pada lingkungan beserta seisinya, adapun hal lainnya ialah memuat 

pertanyaan lebih luas terhadap hubungan antar Tuhan, Manusia dan Alam.28 Lebih 

lanjut, Laudato Si’ menekankan bahwa krisis lingkungan tidak dapat dipisahkan dari 

krisis sosial dan ekonomi. Paus Fransiskus menunjukkan bahwa masalah lingkungan 

sering kali mempengaruhi mereka yang paling miskin dan rentan, sehingga solusi yang 

dicari harus mempertimbangkan keadilan sosial. Beliau juga mengkritik model ekonomi 

yang hanya mengejar keuntungan tanpa memperhatikan dampak ekologis dan 

sosialnya. 

Dalam ensiklik ini, Paus Fransiskus mengajak semua pihak, termasuk 

pemerintah, bisnis, dan individu, untuk bekerja sama dalam mengembangkan kebijakan 

dan praktik yang berkelanjutan. Beliau menggarisbawahi pentingnya pendidikan 

lingkungan yang bertujuan untuk membangun kesadaran dan mengubah kebiasaan 

konsumsi yang merusak lingkungan. Laudato Si’ juga mencakup ajakan untuk merenung 

dan berdoa, mengingat bahwa permasalahan lingkungan tidak hanya memerlukan solusi 

teknis tetapi juga perubahan hati dan pikiran. Paus Fransiskus mengajak umat manusia 

untuk mengembangkan rasa hormat dan syukur terhadap alam, serta memperlakukan 

bumi dengan penuh cinta dan tanggung jawab, sejalan dengan ajaran iman dan 

moralitas. 

Prinsip pertama yang ditegaskan adalah relasionalitas ekologis, yakni kesadaran 

akan keterkaitan semua makhluk ciptaan. Dalam Laudato Si’, disebutkan bahwa “semua 

makhluk saling berhubungan, dan masing-masing harus dihargai dengan kasih dan 

hormat” (no. 42). Gagasan ini memperkuat pandangan bahwa kerusakan satu bagian 

dari ciptaan berdampak pada keseluruhan ekosistem. Relasionalitas ini bersifat teologis, 

karena mendasarkan relasi ekologis pada kesatuan penciptaan oleh Allah. Dalam 

perspektif ini, manusia bukan penguasa, melainkan bagian dari jaringan kehidupan yang 

saling tergantung satu sama lain. 

Prinsip kedua adalah keadilan ekologis, yang menekankan bahwa kerusakan 

lingkungan seringkali berdampak paling parah terhadap kelompok miskin dan rentan. 

Paus Fransiskus menyatakan bahwa “kita menghadapi bukan dua krisis terpisah, satu 

lingkungan dan satu sosial, melainkan satu krisis yang kompleks” (Laudato Si’, no. 139). 

Oleh karena itu, solusi ekologis harus mempertimbangkan dimensi sosial dan struktural, 

serta menolak model ekonomi eksploitatif yang mengorbankan manusia dan bumi. Ini 

 
27 Paulus Barekama Tukan, “Pertobatan Ekologis sebagai Upaya Pemulihan Moral Bangsa: 

Tinjauan Ensiklik Laudato Si Paus Fransiskus,” Jurnal AKADEMIKA 22, no. 2 (2023), 
http://repository.iftkledalero.ac.id/1635/. 

28 Christopher Rice, “Best Laudato Si’ summary,” Laudato Si’ Movement; Catholics for Our Common 
Home, Mei 2022. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 150 

memperkuat gagasan ekoteologi pembebasan, yang menggabungkan etika lingkungan 

dengan etika keadilan sosial.29 

Prinsip ketiga yang mendasar adalah pertobatan ekologis (ecological conversion). 

Paus Fransiskus tidak hanya menyerukan perubahan sistemik, tetapi juga transformasi 

batiniah setiap individu. Ia menyatakan bahwa diperlukan “pertobatan ekologis yang 

mengarah pada hubungan harmonis dengan alam, dengan orang lain, dan dengan Allah” 

(Laudato Si’, no. 217). Pertobatan ini mencakup pengakuan atas dosa ekologis—baik 

personal maupun struktural—serta komitmen terhadap gaya hidup yang sederhana dan 

berkelanjutan. Dalam hal ini, spiritualitas ekologis menjadi kunci pembentukan 

kesadaran dan praktik ekologis dalam kehidupan beragama. 

Prinsip terakhir adalah pengelolaan bertanggung jawab (stewardship). Laudato 

Si’ menekankan bahwa bumi adalah anugerah Tuhan yang dipercayakan kepada 

manusia untuk dirawat, bukan dimiliki. Manusia adalah penjaga, bukan pemilik absolut 

atas bumi (Laudato Si’, no. 67–69). Perspektif ini mengingatkan kembali pada mandat 

penciptaan dalam Kitab Kejadian (Kej. 2:15) untuk “mengusahakan dan memelihara 

taman”, yang dalam ekoteologi diterjemahkan sebagai panggilan untuk melindungi 

ciptaan secara etis dan berkesinambungan.30 

Ensiklik ini menekankan bahwa menjaga lingkungan adalah bagian integral dari 

iman Kristen dan tugas moral semua orang. Laudato Si’ menggabungkan perspektif 

spiritual dan praktis dalam upaya global untuk mengatasi tantangan lingkungan yang 

mendesak. Penulis pun mengambil beberapa sampling yang tertuliskan dalam Laudato 

Si’, berikut 

Dalam bab Enam mengenai Pendidikan dan Spiritualitas Ekologi pada sub-bab 

Cinta dalam Ranah Sipil dan Politik 228 menyatakan: 

Pelestarian alam adalah bagian dari suatu gaya hidup yang mencakup kemampuan 
untuk hidup bersama dan dalam persekutuan. Yesus mengingatkan kita bahwa kita 
memiliki Allah sebagai Bapa kita bersama, dan bahwa hal ini membuat kita 
bersaudara. Kasih persaudaraan hanya mungkin bila tanpa pamrih, dan bukanlah 
balas jasa atas apa yang telah dilakukan orang lain atau diharapkan akan dilakukan 
olehnya. Oleh karena itu, adalah mungkin untuk mengasihi musuh kita. Sikap tanpa 
pamrih yang sama itu mendorong kita untuk mencintai dan menerima angin, 
matahari atau awan, meskipun mereka tidak tunduk kepada kendali kita. Itu 
sebabnya kita dapat berbicara tentang persaudaraan universal.31 

Adapun dalam Laudato Si’ kutipan nomor 20 pada bab mengenai polusi dan 

perbubahan iklim, 

Some forms of pollution are part of people’s daily experience. Exposure to atmospheric 
pollutants produces a broad spectrum of health hazards, especially for the poor, and 

 
29 Leonardo Boff dan Phillip Berryman, Cry of the Earth, Cry of the Poor (Maryknoll, N.Y.: Orbis 

Books, 1997). 
30 Dieter T. Hessel dan Rosemary Radford Ruether, ed., Christianity and Ecology: Seeking the well-

being of Earth and Humans, Religions of the world and ecology (Cambridge, Mass: Distributed by Harvard 
University Press for the Harvard University Center for the Study of World Religions, 2000). 

31 Paus Fransiskus, Laudato Si’: On Care for Our Common Home. 



Ensiklik Laudato Si’ dalam Sudut Pandang  Ekoteologi Sallie Mcfague 
 

 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 151 

causes millions of premature deaths. People take sick, for example, from breathing 
high levels of smoke from fuels used in cooking or heating. There is also pollution that 
affects everyone, caused by transport, industrial fumes, substances which contribute to 
the acidification of soil and water, fertilizers, insecticides, fungicides, herbicides and 
agrotoxins in general. Technology, which, linked to business interests, is presented as 
the only way of solving these problems, in fact proves incapable of seeing the 
mysterious network of relations between things and so sometimes solves one problem 
only to create others.32 
Beberapa bentuk polusi merupakan bagian dari pengalaman sehari-hari 
masyarakat. Paparan polutan di atmosfer menghasilkan spektrum yang luas dari 
bahaya kesehatan, terutama bagi masyarakat miskin, dan menyebabkan jutaan 
kematian dini. Orang-orang jatuh sakit, misalnya, karena menghirup asap tingkat 
tinggi dari bahan bakar yang digunakan untuk memasak atau memanaskan ruangan. 
Ada juga polusi yang mempengaruhi semua orang, yang disebabkan oleh 
transportasi, asap industri, zat-zat yang berkontribusi terhadap pengasaman tanah 
dan air, pupuk, insektisida, fungisida, herbisida, dan agrotoksin secara umum. 
Teknologi, yang terkait dengan kepentingan bisnis, disajikan sebagai satu-satunya 
cara untuk menyelesaikan masalah ini, pada kenyataannya terbukti tidak mampu 
melihat jaringan hubungan misterius antara berbagai hal sehingga terkadang 
menyelesaikan satu masalah hanya untuk menciptakan masalah lain. 

Dalam dua sampling yang penulis hadirkan bahwa Ensiklik ini punya perhatian 

khusus pada kerusakan lingkungan. Bahkan apabila dalam ajaran tersebut dapat dibaca 

yakni tidak serta-merta membahas kepedulian semata, akan tetapi secara point terdapat 

hal Sains, Ekonomi, Kebijakan Pemerintah. Manusia dan Iman.  Artinya, ajaran Ensiklik 

ini kepedulian tidak hanya satu elemen, namun menjadi perhatian serta peranan 

bersama guna keberlangsungan hidup.  

Prinsip-prinsip ekologis dalam Laudato Si’ tidak sekadar menawarkan kritik 

terhadap krisis lingkungan, tetapi membangun kerangka spiritual dan moral yang kuat 

bagi umat beriman untuk berpartisipasi dalam penyelamatan bumi. Jika dikaitkan 

dengan pemikiran Sallie McFague, prinsip-prinsip ini memiliki resonansi kuat, terutama 

dalam hal relasionalitas kosmis dan tanggung jawab moral terhadap bumi sebagai tubuh 

Allah. Keduanya menggarisbawahi bahwa persoalan ekologi tidak dapat dipisahkan dari 

spiritualitas, ekonomi, dan etika sosial. 

 

Perbandingan Perspektif Laudato Si’ dan Ekoteologi Sallie McFague 

McFague lahir pada tanggal 25 Mei 1933, di Quincy, Massachusetts, dan dibesarkan di 

kota terdekat Milton. Dia lulus magna cumlaude33 dari Smith College pada tahun 1955 

dengan gelar Bachelor of Arts di bidang Sastra Inggris. Dia juga lulus magna cumlaude 

dari Yale Divinity School dengan gelar Bachelor of Divinity pada tahun 1959. Dia 

kemudian melanjutkan untuk mendapatkan gelar Master of Arts dan Doktor di bidang 

 
32 Ibid. 
33 Dalam urutan kehormatan meningkat, cumlaude berarti "dengan kehormatan" (secara harfiah 

"dengan pujian") memperoleh, IPK 3.40 - 3.59. Sedangkan magna cumlaude, berarti "dengan kehormatan 
besar" (secara harfiah "dengan pujian besar"), IPK 3.60 - 3.79. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 152 

Teologi dari Yale University pada tahun 1960 dan 1964. Versi revisi dari tesis 

doktoralnya diterbitkan pada tahun 1966 dengan judul Sastra dan Kehidupan Kristen. 

Smith College memberinya gelar doktor sastra pada tahun 1977. 

Dalam bukunya The Body of God: An Ecological Theology tahun 1993, McFague 

mengembangkan pandangan bahwa alam semesta adalah tubuh Tuhan, dan oleh karena 

itu, setiap tindakan manusia terhadap alam adalah tindakan terhadap tubuh ilahi. 

Pandangan ini menekankan pentingnya etika lingkungan dan tanggung jawab manusia 

untuk menjaga keberlanjutan ekosistem. 

McFague juga dikenal karena pandangan feminisnya dalam teologi. Dia 

berpendapat bahwa bahasa dan metafor yang digunakan dalam teologi tradisional 

sering kali mendukung struktur patriarkal dan mengabaikan perspektif perempuan. 

Melalui karya-karyanya, dia mengusulkan model-model alternatif yang lebih inklusif dan 

relevan dengan isu-isu kontemporer, termasuk keadilan gender dan ekologi. 

Dalam telaah lebih lanjut, prinsip-prinsip ekologis dalam Laudato Si’ memiliki 

titik temu yang substansial dengan ekoteologi Sallie McFague. Keduanya membangun 

narasi teologis baru yang menempatkan bumi bukan sekadar sebagai objek ciptaan, 

melainkan sebagai subjek yang memiliki nilai sakral. Paus Fransiskus dalam Laudato Si’ 

menyatakan bahwa “alam bukan sekadar latar kehidupan kita, melainkan bagian dari 

kita” (Laudato Si’, no. 139). Pernyataan ini paralel dengan gagasan McFague yang 

mengusulkan metafora dunia sebagai “tubuh Allah” (the world as God’s body), di mana 

segala ciptaan terhubung dalam tubuh ilahi yang hidup.34 

Perspektif ini bertolak belakang dengan pandangan teologi tradisional yang 

cenderung dualistik dan antroposentris. McFague menekankan bahwa teologi masa 

depan harus bersifat imajinatif, kontekstual, dan relasional—menghubungkan iman 

dengan realitas ekologis kontemporer. Baginya, “model dunia sebagai tubuh Allah bukan 

hanya metaforis, tetapi mendalam secara etis dan spiritual”.35 Sementara itu, Laudato Si’ 

menyampaikan bahwa penciptaan adalah wahyu yang harus dibaca dan dihargai, bukan 

semata dieksploitasi. Paus Fransiskus menulis: “Setiap makhluk hidup adalah ekspresi 

kasih Allah” (Laudato Si’, no. 76). 

Keduanya juga sama-sama menentang logika dominasi kapitalistik yang merusak 

lingkungan. McFague menyebut sistem ekonomi saat ini sebagai “kerakusan struktural” 

(structural greed) yang mengabaikan nilai kehidupan non-manusia.36 Dalam Laudato Si’, 

Paus Fransiskus mengecam “paradigma teknokratis” yang mengubah bumi menjadi 

komoditas (Laudato Si’, no. 106–108). Kritik ini menunjukkan bahwa keduanya 

menawarkan ekoteologi yang bersifat profetik dan transformatif. Kesamaan lainnya 

terletak pada spiritualitas ekologis. McFague menyerukan “askese ekologis” sebagai 

 
34 Sallie McFague, The Body of God: An Ecological Theology, 29–30. 
35 Sallie McFague, Life Abundant: Rethinking Theology and Economy for a Planet in Peril, 74. 
36 Sallie McFague, Super, natural Christians: how we should love nature (Minneapolis: Fortress 

Press, 1997), 85. 



Ensiklik Laudato Si’ dalam Sudut Pandang  Ekoteologi Sallie Mcfague 
 

 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 153 

bentuk disiplin iman dalam membatasi konsumsi dan membangun gaya hidup 

sederhana.37 Hal ini sejalan dengan seruan pertobatan ekologis dalam Laudato Si’, yang 

menuntut perubahan gaya hidup dan kebiasaan konsumtif umat manusia.38 Keduanya 

mendorong reorientasi spiritual yang berdampak langsung pada praktik hidup sehari-

hari. 

Perbandingan ini menunjukkan bahwa Laudato Si’ dan ekoteologi McFague dapat 

saling memperkaya. Sementara Laudato Si’ berbicara dari otoritas gerejawi dengan 

bobot doktrinal yang kuat, McFague menghadirkan pendekatan progresif yang lebih 

bebas dan eksperimental. Namun keduanya berpijak pada spiritualitas yang mendalam 

dan etika tanggung jawab terhadap bumi. 

Implikasi Teologis dan Praktis Ajaran Laudato Si’ dan Pemikiran Ekoteologis 

Sallie McFague 

Ajaran ekologis dalam Laudato Si’ dan pemikiran Sallie McFague tidak hanya 

menawarkan dimensi reflektif terhadap krisis lingkungan, tetapi juga membangun 

kerangka teologi yang aplikatif dalam mengintegrasikan iman dan tanggung jawab 

ekologis. Keduanya menolak paradigma antroposentris yang menempatkan manusia 

sebagai pusat dan penguasa ciptaan, dan mendorong pergeseran menuju spiritualitas 

ekologis yang menyadari keterhubungan semua makhluk dalam jalinan kehidupan yang 

dikehendaki oleh Tuhan. 

Secara teologis, Laudato Si’ memperbaharui pemahaman tentang ciptaan sebagai 

bagian integral dari relasi manusia dengan Tuhan. Dokumen ini menekankan bahwa 

semesta adalah refleksi dari kasih Allah, dan karena itu, segala bentuk eksploitasi 

terhadap alam merupakan bentuk pelanggaran terhadap kehendak ilahi.39 Ajaran ini 

bersesuaian dengan pendekatan McFague yang menawarkan model metaforis “dunia 

sebagai tubuh Allah”, di mana seluruh ciptaan merupakan perwujudan kehadiran ilahi 

yang tidak dapat dipisahkan dari tindakan manusia. Dalam kerangka ini, McFague 

menolak dikotomi antara sakral dan profan, dan mengajak teologi untuk mengakui 

dunia material sebagai locus theologicus baru yang menuntut penghormatan etis.40 

Implikasi praktis dari kedua pemikiran tersebut sangat nyata. Laudato Si’ 

mengajak umat Katolik untuk mengalami pertobatan ekologis yang tercermin dalam 

gaya hidup sederhana, praktik konsumsi yang bertanggung jawab, dan keterlibatan 

dalam isu-isu keadilan lingkungan.41 McFague mengembangkan konsep askese ekologis, 

yakni pengendalian diri atas keinginan konsumtif demi menjaga kehidupan bumi. Ia 

 
37 Sallie McFague, Life Abundant: Rethinking Theology and Economy for a Planet in Peril, 109. 
38 Paus Fransiskus, Laudato Si’: On Care for Our Common Home, 165–66. 
39 Paus Fransiskus, Laudato Si’: On Care for Our Common Home. 
40 Sallie McFague, The Body of God: An Ecological Theology. 
41 Paus Fransiskus, Laudato Si’: On Care for Our Common Home, 152–53. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 154 

menegaskan bahwa kesalehan spiritual harus diwujudkan dalam aksi nyata bagi 

kesejahteraan ekologis, bukan hanya dalam bentuk kesalehan ritual semata.42 

Selain aspek personal dan komunitarian, keduanya juga menggarisbawahi 

pentingnya pembaruan struktural dan politis. Laudato Si’ secara eksplisit mengkritik 

tatanan ekonomi global yang menindas bumi dan orang miskin, serta menuntut 

kebijakan internasional yang berkeadilan ekologis dan sosial.43 Pemikiran ini sejalan 

dengan teologi publik McFague yang memandang bahwa sistem kapitalisme neoliberal 

menjadi penyebab utama eksploitasi ekologis. Dalam pandangannya, iman yang sejati 

adalah iman yang berpihak pada kehidupan dan mengkritisi struktur dominasi yang 

merusak bumi dan makhluk lemah.44 

Laudato Si’ dan pemikiran McFague mengandung kekuatan profetik yang 

mendorong transformasi spiritual, moral, sosial, dan politis. Ajaran tersebut bukan 

semata respons normatif terhadap kerusakan lingkungan, tetapi juga tawaran 

konstruktif untuk membangun relasi baru antara iman dan bumi, antara manusia dan 

ciptaan, serta antara teologi dan praktik publik. Dalam konteks ini, keduanya menjadi 

sumber refleksi penting bagi pengembangan ekoteologi kontekstual di Indonesia yang 

plural dan rentan terhadap krisis ekologis. 

4. Kesimpulan 

Ensiklik Laudato Si’ yang ditulis oleh Paus Fransiskus merupakan dokumen 

keagamaan yang tidak hanya menyuarakan keprihatinan terhadap krisis ekologi global, 

tetapi juga menawarkan kerangka teologis yang mendalam melalui prinsip-prinsip 

ekologi integral. Analisis terhadap ajaran Laudato Si’ dalam perspektif ekoteologi Sallie 

McFague menunjukkan adanya keselarasan pandangan dalam hal relasionalitas kosmis, 

keadilan ekologis, serta tanggung jawab moral dan spiritual manusia terhadap bumi 

sebagai ciptaan Tuhan. 

Laudato Si’ menyerukan pertobatan ekologis dan perubahan paradigma hidup 

yang mengarah pada harmoni antara manusia, alam, dan Tuhan. Pemikiran McFague, 

khususnya mengenai tubuh dunia sebagai metafora tubuh Allah, memberikan dimensi 

reflektif yang memperkuat spiritualitas ekologis yang terkandung dalam Laudato Si’. 

Dengan demikian, prinsip-prinsip ekologis dalam ensiklik ini dapat dibaca sebagai 

bentuk ekoteologi kontekstual yang berdaya transformatif terhadap kesadaran dan 

praksis umat beriman. 

Penelitian ini memperlihatkan bahwa ajaran Laudato Si’ bukan sekadar dokumen 

keagamaan, tetapi juga merupakan sumber inspiratif dalam membentuk etika 

lingkungan hidup yang inklusif, teologis, dan aplikatif. Dalam konteks Indonesia yang 

kaya akan keragaman budaya dan agama, semangat ekologi integral yang diusung oleh 

 
42 Sallie McFague, Life Abundant: Rethinking Theology and Economy for a Planet in Peril, 33–35. 
43 Paus Fransiskus, Laudato Si’: On Care for Our Common Home, 140–42. 
44 Sallie McFague, Models of God: theology for an ecological, nuclear age (Philadelphia: Fortress 

Press, 1987), 110. 



Ensiklik Laudato Si’ dalam Sudut Pandang  Ekoteologi Sallie Mcfague 
 

 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 155 

Laudato Si’ dapat menjadi landasan bagi kolaborasi lintas iman dalam merawat bumi 

sebagai rumah bersama. Oleh karena itu, studi ini membuka ruang penting bagi 

pengembangan kajian ekoteologi dalam perspektif lintas tradisi, serta menegaskan 

urgensi peran agama dalam menanggapi tantangan ekologis global secara etis dan 

spiritual. 

Referensi 

A.S. Sudjatna. “Ensiklik Laudato Si dan Kasih untuk Alam.” CRCS UGM, 20 April 2017. 

https://crcs.ugm.ac.id/ensiklik-laudato-si-dan-kasih-untuk-alam/. 

Berry, Thomas. The Dream of the Earth. San Francisco: Sierra Club Books, 1988. 

Birch, Charles, William R. Eakin, dan Jay B. McDaniel. Liberating Life: Contemporary 

Approaches to Ecological Theology. Eugene, Oregon: Wipf & Stock, 2007. 

Boff, Leonardo, dan Phillip Berryman. Cry of the Earth, Cry of the Poor. Maryknoll, N.Y.: 

Orbis Books, 1997. 

Christopher Rice. “Best Laudato Si’ summary.” Laudato Si’ Movement; Catholics for Our 

Common Home, Mei 2022. 

Daniel Boli Kotan. “Ajaran Paus Fransiskus, ‘Laudato Si’; Memelihara Bumi Sebagai 

Rumah Kita Bersama.” Komisi Kateketik Konferensi Waligereja Indonesia, 

https://komkat-kwi.org/2015/12/02/ajaran-paus-fransiskus-laudato-si-

memelihara-bumi-sebagai-rumah-kita-bersama/ (diakses Desember 2025). 

Gaite, Joys Merry, Harits Dwi Wiratma, dan Yeyen Subandi. “PERAN NEW WORLD 

TOGETHER (NWT) DALAM MENANGANI ISU KERUSAKAN LINGKUNGAN DI 

BALI.” ARMADA : Jurnal Penelitian Multidisiplin 1, no. 6 (18 Juni 2023): 491–500. 

doi:10.55681/armada.v1i6.590. 

Hessel, Dieter T., dan Rosemary Radford Ruether, ed. Christianity and Ecology: Seeking 

the well-being of Earth and Humans. Religions of the world and ecology. 

Cambridge, Mass: Distributed by Harvard University Press for the Harvard 

University Center for the Study of World Religions, 2000. 

John W. Creswell. Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches. 4 ed. Thousand Oaks: SAGE Publications., 2014. 

Krippendorff, Klaus. Content Analysis: An Introduction to Its Methodology. 2455 Teller 

Road, Thousand Oaks California 91320: SAGE Publications, Inc., 2019. 

doi:10.4135/9781071878781. 

Lynn White. “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis.” JStor 155, no. 3767 (1967). 

https://www.jstor.org/stable/1720120. 

McFague, Sallie. Models of God: theology for an ecological, nuclear age. Philadelphia: 

Fortress Press, 1987. 

———. Super, natural Christians: how we should love nature. Minneapolis: Fortress 

Press, 1997. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 156 

Muhammad Fahrurozi Bafadal dan Adila Puspa Hestiantini. “Kebijakan Pemerintah 

Kalimantan Barat Dalam Isu Lingkungan Kebakaran Hutan Dan Lahan (Karhutla) 

Tahun 2023.” INNOVATIVE: Journal Of Social Science Research 3, no. 6 (2023). 

https://j-innovative.org/index.php/Innovative/article/view/6785/4780. 

Paul Ricoeur. Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning. Fort Worth: 

Texas Christian University Press, 1976. 

Paulus Barekama Tukan. “Pertobatan Ekologis sebagai Upaya Pemulihan Moral Bangsa: 

Tinjauan Ensiklik Laudato Si Paus Fransiskus.” Jurnal AKADEMIKA 22, no. 2 

(2023). http://repository.iftkledalero.ac.id/1635/. 

Paus Fransiskus. Laudato Si’: On Care for Our Common Home. Vatican City: Libreria 

Editrice Vaticana, 2015. 

Ridwanuddin, Parid. “EKOTEOLOGI DALAM PEMIKIRAN BADIUZZAMAN SAID NURSI.” 

LENTERA: Jurnal Ilmu Dakwah dan Komunikasi 1, no. 01 (12 Mei 2017). 

doi:10.21093/lentera.v1i01.832. 

Sallie McFague. A New Climate for Theology: God, the World, and Global Warming. 

Minneapolis: Fortress Press, 2008. 

———. Life Abundant: Rethinking Theology and Economy for a Planet in Peril. 

Minneapolis: Fortress Press, 2001. 

———. The Body of God: An Ecological Theology. Minneapolis: Fortress Press, 1993. 

Seawright, Jason. “Case Studies and Theory Development in the Social Sciences.” The 

Journal of Politics 70, no. 1 (Januari 2008): 276–78. 

doi:10.1017/s0022381607080231. 

Simanjuntak, Maruasas. “Mencintai Lingkungan Menurut Kristen.” BINUS University, Mei 

2020. https://binus.ac.id/character-building/2020/05/mencintai-lingkungan-

menurut-kristen/. 

Widiarto dan Wilaela. “EKOTEOLOGIS Perspektif Agama-Agama” 13, no. 2 (2021). 

doi:http://dx.doi.org/10.24014/trs.v13i2.16101. 

Yahya, Muhammad Yakub. “Ekoteologi Gagasan Menteri Agama: Upaya Nyata Menjaga 

Lingkungan.” Kementerian Agama Republik Indonesia Provinsi Aceh, 

https://aceh.kemenag.go.id/baca/ekoteologi-gagasan-menteri-agama-upaya-

nyata-menjaga-

lingkungan#:~:text=Ekoteologi;%20Menuju%20Peradaban%20Hijau%20Berbas

is,dan%20diwujudkan%20dalam%20tindakan%20nyata (diakses Mei 2025). 

Zulfa, Vania, Milson Max, Iskar Hukum, dan Irfan Ilyas. “ISU-ISU KRITIS LINGKUNGAN 

DAN PERSPEKTIF GLOBAL.” JURNAL GREEN GROWTH DAN MANAJEMEN 

LINGKUNGAN 5, no. 1 (20 Juni 2015): 29–40. doi:10.21009/jgg.051.03. 

 

  


