MELQO: Jurnal Studi Agama-agama

ISSN: 2798-2017 (print) , 2798-2254 (online)
Volume 5, No 2, Desember 2025; (104-126) Available at: https://melo.iakn-toraja.ac.id

REPRODUKSI OTORITAS HABAIB DI INDONESIA: Analisis Habitus, Modal,
Arena, dan Doxa Pierre Bourdieu

Muhammad Rizky Shorfana?, Figi Restu Subekti?, Aswar3, Ayyesa Afrilia Zalsabila*
Magister Agidah dan Filsafat Islam, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga®>3>*
124205011003 @student.uin-suka.ac.id

Abstract: This study aims to explain how the religious authority of the habaib in
Indonesia is reproduced through social and symbolic mechanisms. The focus of the study
is directed at the question of how Pierre Bourdieu's concepts of habitus, capital, arena,
and doxa can be used to understand the reproduction of the religious authority of the
habaib in Indonesian Muslim society. This study analyzes the symbolic strategies and
social practices implemented by the habaib group in maintaining and expanding their
claims to religious authority. The approach used is qualitative with library research
methods, with Pierre Bourdieu's works as primary sources and scientific literature related
to the habaib and religious authority as secondary sources. The results show that religious
practices such as haul, pilgrimage, shalawat assembly, taklim assembly, and the use of
genealogical symbols form a religious habitus that functions to convert symbolic, cultural,
and social capital into legitimacy of authority. In the competitive arena of religious
authority, this process is reinforced through the production of doxa, so that the authority
of the habaib is accepted as a religious truth that appears natural and sustainable in the
collective consciousness of the community.

Keywords: authority, Bourdieu's sociological, Habaib,

Abstrak: Penelitian ini bertujuan menjelaskan bagaimana otoritas keagamaan habaib
di Indonesia direproduksi melalui mekanisme sosial dan simbolik. Fokus kajian
diarahkan pada pertanyaan bagaimana konsep habitus, modal, arena, dan doxa Pierre
Bourdieu dapat digunakan untuk memahami reproduksi otoritas keagamaan habaib di
tengah masyarakat Muslim Indonesia. Penelitian ini menganalisis strategi simbolik dan
praksis sosial yang dijalankan kelompok habaib dalam mempertahankan serta
memperluas klaim otoritas keagamaannya. Pendekatan yang digunakan adalah
kualitatif dengan metode studi pustaka (library research), dengan karya-karya Pierre
Bourdieu sebagai sumber primer serta literatur ilmiah terkait habaib dan otoritas
keagamaan sebagai sumber sekunder. Hasil penelitian menunjukkan bahwa praktik
keagamaan seperti haul, ziarah, majelis shalawat, majelis taklim, dan penggunaan
simbol genealogis membentuk habitus keagamaan yang berfungsi mengonversi modal
simbolik, budaya, dan sosial menjadi legitimasi otoritas. Dalam arena otoritas
keagamaan yang kompetitif, proses tersebut diperkuat melalui produksi doxa, sehingga
otoritas habaib diterima sebagai kebenaran religius yang tampak alamiah dan
berkelanjutan dalam kesadaran kolektif umat.

Kata Kunci: Habaib, otoritas, sosiologis Bourdieu

Article

History: Received: 18-06-2025  Revised: 25-11-2025  Accepted: 31-12-2025

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 104


mailto:24205011003@student.uin-suka.ac.id

Reproduksi Otoritas Habaib di Indonesia

1. Pendahuluan

Otoritas keagamaan merupakan salah satu isu sentral dalam kajian agama dan sosiologi
kontemporer karena selalu berkaitan dengan pertanyaan mendasar: siapa yang berhak
berbicara atas nama agama.! Dalam sejarah Kristen, misalnya, perebutan otoritas antara
gereja Katolik dan kelompok Protestan melahirkan perpecahan teologis yang
memengaruhi struktur sosial Eropa.? Dalam Hindu, legitimasi keagamaan dilekatkan
pada kasta Brahmana, sedangkan dalam Buddha otoritas monastik sering berhadapan
dengan kuasa politik kerajaan.3 Fakta ini menunjukkan bahwa otoritas keagamaan tidak
pernah statis, melainkan selalu dinegosiasikan sesuai dengan konteks sosial, politik, dan
budaya. Dalam tradisi Islam, isu otoritas juga menjadi perdebatan panjang karena
melibatkan beragam figur, mulai dari ulama klasik, pemimpin tarekat, cendekiawan
modernis, hingga pendakwah populer di ruang digital. Legitimasi tersebut tidak hanya
ditentukan oleh keilmuan, tetapi juga oleh faktor nasab, kharisma, jaringan sosial, serta
kemampuan menguasai media. Oleh sebab itu, otoritas Islam senantiasa bersifat plural,
berlapis, dan dinamis.*

Konteks tersebut tampak jelas di Indonesia, negara dengan populasi Muslim
terbesar di dunia yang menghadirkan ruang publik keagamaan penuh dengan kontestasi
simbolik. Beragam aktor terlibat dalam perebutan legitimasi, seperti ulama pesantren
Nahdlatul Ulama, cendekiawan Muhammadiyah, pendakwah digital, hingga gerakan
[slam transnasional. Masing-masing membawa strategi berbeda, baik melalui jaringan
pendidikan, basis jamaah, maupun akses media dan politik. Di tengah dinamika itu,
kelompok habaib menempati posisi yang khas karena identitas mereka sebagai
keturunan Nabi Muhammad memberi modal simbolik yang kuat. Modal genealogis ini
diperkuat oleh praktik keagamaan tradisional seperti haul, ziarah, dan majelis shalawat,
yang berhasil membentuk basis pengikut loyal di berbagai daerah. Kehadiran habaib
menegaskan bahwa otoritas keagamaan di Indonesia tidak hanya dibangun atas
legitimasi keilmuan, melainkan juga atas strategi simbolik dan warisan sosial-budaya
yang direproduksi lintas generasi.>

Sejauh ini, kajian tentang habaib di Indonesia lebih banyak berfokus pada tiga
aspek utama. Pertama, aspek nasab yang menekankan garis keturunan Nabi sebagai

1 Brian K. Smith, “Authority , Power , And The Definition Of " Religion ",” Réflexions Historiques
25,No. 3 (1999): 413-422.

Z Edison R L Tinambunan, “Gerakan Reformasi Protestantisme Dalam Sejarah Gereja Katolik,”
Studia Philosophica Et Theologica 17, No. 2 (2017): 99-126.

3 Kadek Purnama Wati Et Al, “Historis Perkembangan Agama Hindu Dari Zaman Weda Hingga
Modern,” Gudang Jurnal Multidisiplin Ilmu 1, No. 3 (2023): 307-312.

4 Rumadi, “Islam Dan Otoritas Keagamaan,” Waliisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 20
(2012): 25-54.

5 Yanwar Pribadi, “Fragmentation Of Ummah And Creation Of Religious Authority: Responses To
Islam Lokal’ And Islam Asing In Indonesia,” Jurnal Masyarakat Dan Budaya 21, No. 1 (2019): 103.

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 105



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

sumber legitimasi utama, Hasanudin & Setiarso Gunawan (2025),° Alatas dkk (2022),”
Abu Yazid Adnan Quthny & Ahmad Muzakki (2021).® Kedua, aktivitas dakwah seperti
majelis taklim, pembacaan maulid, dan dzikir; Susanto (2014),° Firmansyah & Nasvian
(2022).10 Ketiga, konsep kafa’ah dalam pernikahan yang menjaga kemurnian garis
keturunan; Roby dkk (2020),!' Surur (2023),12 Fauziah (2022).13 Studi-studi sebelumnya
sebagian besar menekankan aspek silsilah (nasab), praktik dakwah, dan kafa’ah di
kalangan Habaib, namun belum secara cermat meneliti “perebutan otoritas” sebagai
proses kontestasi simbolik dalam pemeliharaan dan pembangunan legitimasi.
Akibatnya, mekanisme interaksi antara modal simbolik, habitus, dan bidang keagamaan
dalam reproduksi otoritas Habaib masih kurang dipahami. Studi ini mengisi
kesenjangan tersebut dengan menggunakan kerangka kerja Pierre Bourdieu untuk
menganalisis praktik dan strategi simbolik yang membentuk dinamika perebutan
otoritas keagamaan di Indonesia.

Berdasarkan uraian tersebut, rumusan masalah penelitian ini adalah: bagaimana
konsep habitus, modal, arena, dan doxa Pierre Bourdieu dapat menjelaskan reproduksi
otoritas keagamaan habaib di Indonesia? Tujuan penelitian ini adalah untuk
menganalisis strategi simbolik dan praksis sosial kelompok habaib dalam
mempertahankan serta memperluas otoritas keagamaannya di tengah masyarakat
Muslim Indonesia. Dengan kerangka teori sosial Pierre Bourdieu, penelitian ini
diharapkan memberikan kontribusi konseptual dalam kajian sosiologi agama serta
memperkaya pemahaman tentang dinamika otoritas keagamaan di Indonesia
kontemporer.

2. Metode Penelitian
Penelitian ini menggunakan library research dengan pendekatan kualitatif. Metode ini
dipilih karena fokus kajian terletak pada analisis teoritis dan konseptual, bukan pada

6 Hasanudin And Setiarso Gunawan, “Legitmasi Nasab Dan Strategi Dakwah Habib Ba’alwi
Dalam Perspektif Muhammadiyah,” Masterpiece: Journal Of Islamic Studies And Social Sciences 3, No. 1
(January 8, 2025): 216-224.

7 Ismail Fajrie Alatas, Muhammad As’ad, And Fathurrochman Karyadi, “Sejarah Hubungan
Habaib Dan Nahdlatul Ulama (Nu),” Tebuireng: Journal Of Islamic Studies And Society 2, No. 2 (2022): 87-
101.

8 Abu Yazid Adnan Quthny and Ahmad Muzakki, “Urgensi Nasab Dalam Islam Dan Silsilah Nasab
Habaib Di Indonesia,” Asy-Syari’ah : Jurnal Hukum Islam 7, no. 2 (2021): 131-151.

9 Dedy Susanto, “Pola Strategi Dakwah Komunitas Habaib Di Kampung Melayu Semarang,”
Dimas: Jurnal Pemikiran Agama untuk Pemberdayaan 14, no. 1 (2014): 159-185.

10 Moch Firmansyah and Moch Fuad Nasvian, “Dakwah ‘Pemuda Tersesat: Gaya Bahasa Dakwah
Habib Ja’far Al Hadar,” JIIP - Jurnal IImiah Ilmu Pendidikan 5, no. 5 (2022): 1525-1533.

11 Aba Fahmi Roby, Fakultas Syariah, and lain Jember E-mail, “Konsep Kafa ’ Ah: Studi
Pandangan Habaib Di Kabupaten Jember,” Rechtenstudent Journal 1, no. December (2020): 293-301.

12 Aziz Miftahus Surur, “Status Sosial Kemasyarakatan Habaib Dalam Perspektif Hadis Nabi Dan
Hukum Syariah,” Al-Tawir 10, no. 2 (2023): 147-156.

13 Diva Lailatul Fauziah, “Perspektif Imam Malik Dan Imam Syafii Tentang Kafa’ah Nasab
Terhadap Pernikahan Syarifah Dengan Kalangan Non Sayyid,” Hikmatina: Jurnal llmiah Hukum Keluarga
Islam 4, no. 2 (2022): 23.

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 106



Reproduksi Otoritas Habaib di Indonesia

observasi lapangan. Pendekatan ini memungkinkan peneliti menelusuri berbagai
literatur untuk memahami fenomena otoritas keagamaan habaib secara mendalam dan
kontekstual.1# Selain itu, sifat kualitatif dari penelitian ini menekankan interpretasi dan
pemaknaan simbolik, bukan sekadar pencatatan data kuantitatif.1> Dengan demikian,
penelitian diarahkan untuk menggali dinamika sosial dan kultural yang membentuk
otoritas keagamaan, bukan hanya melihat fenomena secara permukaan. Otoritas
keagamaan dipandang sebagai konstruksi sosial yang dinamis, sehingga membutuhkan
pendekatan yang bersifat reflektif. Oleh sebab itu, metode ini dinilai paling sesuai
dengan tujuan penelitian.

Data yang digunakan dalam penelitian ini terbagi dalam dua kategori besar.
Pertama adalah sumber primer, berupa karya-karya yang menjelaskan konsep habitus
modal, arena, dan doxa, serta literatur utama mengenai kelompok habaib. Kedua adalah
sumber sekunder, berupa artikel jurnal, buku, laporan penelitian terdahulu, serta berita
ilmiah dari sumber yang kredibel.l® Penggunaan dua kategori data ini dimaksudkan
untuk saling melengkapi, sehingga analisis memiliki landasan teoretis yang kuat
sekaligus didukung oleh konteks empiris yang relevan. Sumber primer menyediakan
kerangka konseptual untuk menganalisis fenomena, sedangkan sumber sekunder
memperlihatkan dinamika nyata otoritas keagamaan habaib di Indonesia. Kombinasi
tersebut menghasilkan data yang komprehensif. Data inilah yang kemudian dijadikan
dasar dalam proses pengumpulan dan analisis.

Proses pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan cara
menelusuri literatur dari perpustakaan, repositori digital, dan database jurnal akademik
seperti Scopus, DOAJ, dan Google Scholar. Penelusuran dilakukan menggunakan kata
kunci yang relevan, misalnya “religious authority”, “habaib”, dan “Pierre Bourdieu”.
Setelah terkumpul, data diseleksi berdasarkan kriteria keaslian, relevansi, dan
kredibilitas agar sumber yang digunakan benar-benar dapat dipertanggungjawabkan
secara akademik. Literatur yang tidak memenuhi kriteria, seperti tulisan populer tanpa
basis metodologis, tidak diikutsertakan. Dengan demikian, penelitian ini hanya
menggunakan data yang memiliki kualitas akademik memadai. Proses ini dilakukan
secara hati-hati untuk memastikan data yang dipakai benar-benar mendukung analisis.
Setelah pengumpulan selesai, data siap untuk dianalisis lebih lanjut.”

14 Amir Hamzah, Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research) Kajian Filosofis, Teoretis,
Aplikasi, Proses, Dan Hasil Penelitian, Ed. ---- (Malang: Literasi Nusantara Abadi, 2020).

15 Joshua D. Atkinson, “Chapter Title : Qualitative Methods,” Journey Into Social Activism, No. May
2021 (2017): 27-64.

16 Bourdieu, (2004)

17 Hamzah, Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research) Kajian Filosofis, Teoretis, Aplikasi,
Proses, Dan Hasil Penelitian.

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 107



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

Tahap berikutnya adalah analisis data menggunakan analisis tematik yang
dipadukan dengan kerangka teori Pierre Bourdieu.18 Analisis tematik dilakukan dengan
cara mengidentifikasi isu-isu pokok dalam literatur, lalu mengelompokkannya ke dalam
tema yang lebih terarah. Tema utama yang ditemukan meliputi habitus keagamaan
habaib, pemanfaatan modal simbolik dan kultural, dinamika arena otoritas, serta
transformasi praktik menjadi doxa.l® Setiap tema kemudian ditafsirkan menggunakan
konsep-konsep Bourdieu untuk melihat pola dan keterkaitan sosial yang melandasi
otoritas keagamaan. Dengan pendekatan ini, analisis tidak hanya menghasilkan
deskripsi, tetapi juga penafsiran kritis terhadap strategi simbolik yang dijalankan
habaib. Hasil kajian diharapkan mampu memperlihatkan bagaimana otoritas keagamaan
tidak hanya dilegitimasi secara teologis, melainkan juga direproduksi melalui
mekanisme sosial dan kultural. Dengan demikian, metode penelitian ini memberikan
gambaran yang komprehensif tentang reproduksi otoritas keagamaan habaib di
Indonesia.

3. Hasil dan Pembahasan
Habitus Habaib
Dalam konsep pemikiran Bourdieu, habitus merupakan sistem disposisi yang tertanam
dalam diri setiap individu maupun kelompok, hasil dari proses internalisasi pengalaman
sosial sepanjang sejarahnya. Habitus sendiri dapat membentuk cara berpikir,
merasakan, dan bertindak, sehingga praktik sosial tampak seolah-olah alamiah padahal
merupakan hasil konstruksi historis. Pada ranah keagamaan, habitus sendiri memiliki
peran penting dalam membentuk pola ibadah, tradisi, juga interaksi sosial antar umat.
Habitus juga tidak hanya memengaruhi perilaku lahiriah, tetapi juga menjadi dasar
legitimasi simbolik dalam masyarakat.2°

Habitus para habaib dalam konteks penelitian ini tercermin melalui praktik
ibadah dan tradisi keagamaan yang diwariskan lintas generasi. Walaupun terdapat
variasi dalam cara pelaksanaannya, sebagian besar habaib tetap mempertahankan pola-
pola keagamaan tertentu yang telah menjadi identitas kolektif mereka. Praktik tersebut
tidak lahir secara tiba-tiba, melainkan bersumber pada dalil al-Qur’an dan hadis yang
kemudian diinternalisasi dalam kehidupan sehari-hari. Dari sinilah terbentuk kebiasaan
yang tampak alamiah, padahal sesungguhnya merupakan hasil konstruksi historis dan
kultural yang terus direproduksi. Aktivitas seperti pembacaan shalawat,
penyelenggaraan haul, ziarah, majelis taklim, hingga penggunaan simbol genealogis
menjadi contoh konkret dari habitus tersebut. Masing-masing praktik tidak hanya

18 Muhammad Rizky Shorfana and Ahmad Muhctar Luthfi, “Pelestarian Nilai Dan Simbol Islam-
Jawa Dalam Ruang Keagamaan Masjid Menara Kudus Perspektif Pierre Bourdieu” 04, no. 02 (2025): 149-
160.

19 Bourdieu, Science Of Science And Reflexivity.

20 Mariano Croce, “The Habitus And The Critique Of The Present : A Wittgensteinian Reading Of
Bourdieu’ S Social Theory,” American Sociological Association 33, No. 4 (2015): 327-346.

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 108



Reproduksi Otoritas Habaib di Indonesia

memiliki dasar normatif dalam ajaran Islam, tetapi juga fungsi sosial yang menguatkan
otoritas keagamaan habaib di mata umat. Untuk memperjelas hubungan antara dalil,
praktik, dan fungsi sosial tersebut, berikut disajikan ringkasan dalam bentuk tabel.

Tabel 1: Habitus Habaib

Habitus . . .
. Dalil/Dasar Fungsi Sosial
Habaib
QS. Al-Ahzab [33]:56; Menguatkan identitas
Pembacaan ) o _
_ HR. Muslim (keutamaan|keagamaan dan legitimasi
Shalawat & Maulid _ )
shalawat) sosial habaib
HR. Abu Dawud ] _
Penyelenggara|| . . _ Menjaga kesinambungan
(ziarah Nabi ke Uhud setiap _ o )
an Haul genealogis dan jaringan sosial

tahun)

) ) Membangun solidaritas
. HR. Muslim (anjuran , o
Ziarah Kubur | . komunitas dan  Kkontinuitas
ziarah kubur) o
spiritual

S. Ali Imran [3]:104; Memperluas engaruh
Majelis Taklim QS. Ali [3] perluas  pengaru

. HR. Muslim (keutamaan|sosial dan memperkokoh
& Dzikir

majelis dzikir) jaringan jamaah

HR. Muslim & Menegaskan identitas
Penggunaan o . . : .
) . Tirmidzi (Ahlul Bait sebagai|genealogis dan legitimasi
Simbol Genealogis ) ,
pegangan) simbolik

Tabel di atas memperlihatkan bahwa terdapat sejumlah praktik utama yang
secara konsisten dijalankan oleh habaib dan telah menjadi bagian dari habitus mereka.
Praktik-praktik ini tidak hanya berakar pada dalil al-Qur’an dan hadis, tetapi juga
diwariskan secara turun-temurun sebagai pola sosial yang dianggap wajar. Karena
dijalankan secara berulang dan diterima luas oleh masyarakat, aktivitas-aktivitas ini
membentuk disposisi khas yang melekat dalam kehidupan sehari-hari habaib. Untuk
memahami lebih jauh bagaimana kebiasaan tersebut bekerja dalam membentuk
identitas dan otoritas habaib, masing-masing habitus perlu dijelaskan secara lebih
mendalam.

Salah satu praktik paling menonjol dalam tradisi keagamaan adalah pembacaan
shalawat dan maulid. QS. Al-Ahzab (33):56 menegaskan bahwa Allah dan para malaikat
bershalawat kepada Nabi , sementara hadis riwayat Muslim menegaskan bahwa siapa
yang bershalawat sekali, maka Allah akan bershalawat kepadanya sepuluh kali. Dalil ini
menjadikan shalawat bukan sekadar ibadah sunnah, melainkan ekspresi cinta kepada
Rasulullah. Dalam tradisi habaib, praktik shalawat dilembagakan melalui pembacaan
maulid yang diselenggarakan pada berbagai kesempatan, seperti maulid Simtudduror,

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 109



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

Diba’, dan kegiatan serupa lainnya.?! Contohnya dapat dilihat pada Majelis Ahbaabul
Musthofa yang dipimpin Habib Syech bin Abdul Qadir Assegaf di Solo,?2 serta Majelis
Maulid dan Taklim Assyifa’ yang diadakan oleh Habib Ali Zainal Abidin Assyegaf.23
Majelis-majelis tersebut tidak hanya menjadi ruang spiritual untuk melantunkan
shalawat, tetapi juga menjadi arena sosialisasi nilai-nilai keislaman, media konsolidasi
jamaah, dan sarana memperkuat jaringan sosial-keagamaan. Dengan cara ini,
pembacaan shalawat dan maulid berfungsi sebagai habitus yang mereproduksi
kedekatan emosional umat kepada Nabi sekaligus meneguhkan otoritas simbolik habaib
dalam lanskap religius masyarakat.

Selain ituy, tradisi yang tak kalah penting adalah penyelenggaraan haul. Praktik ini
berakar pada teladan Rasulullah yang rutin menziarahi para syuhada Uhud setiap tahun
. Dalam tradisi habaib, haul menjadi sarana untuk mengenang jasa leluhur sekaligus
menegaskan kesinambungan genealogis. Contohnya adalah Haul Habib Ali bin
Muhammad Al-Habsyi yang dikenal sebagai Haul Solo dan rutin dihadiri ribuan
jamaah,?* serta Haul Habib Abu Bakar Assegaf di Gresik yang menjadi agenda tahunan
masyarakat setempat.?> Karena dilaksanakan secara berkala dan diwariskan lintas
generasi, praktik haul membentuk pola perilaku kolektif yang dianggap wajar dan
menjadi bagian dari kehidupan religius umat. Dengan begitu, dapat dikatakan bahwa
haul merupakan habitus yang menanamkan nilai penghormatan terhadap leluhur
sekaligus memperkuat legitimasi simbolik habaib di mata jamaah.26

Lebih jauh, aktivitas yang juga sering dijumpai ialah ziarah kubur. Nabi
Muhammad bersabda: “Dulu aku melarang kalian berziarah kubur, maka sekarang
berziarahlah, karena sesungguhnya ia mengingatkan kalian kepada akhirat” (HR.
Muslim). Hadis ini menjadikan ziarah sebagai amalan yang dianjurkan. Dalam tradisi
habaib, ziarah biasanya dilakukan ke makam leluhur atau tokoh habaib lain yang
dihormati. Aktivitas ini mengandung makna spiritual sekaligus sosial, yaitu mengingat
kematian, menghormati pendahulu, dan memperkuat ikatan komunitas.?’” Karena

21 Akhmad Muzakki, “Menghadirkan ‘Nabi’: Antara Hasrat Dan Cinta Dalam Ritus Shalawat
Bersama Pada Majelis Syubbanul Muslimin,” Trilogi: Jurnal llmu Teknologi, Kesehatan, Dan Humaniora 1,
No. 1 (2020): 29-41.

22 Ahmad Zaenal Abidin, Habib Syech, Ed. Masduki, 1st Ed. (Yogyakarta: Laksana, 2019).

23 Mohammad Zuhurul Fuad & Sujadi, “The Industrialization And Commodification Of
Shalawatan Tradition: Study On The Pekalongan Az-Zahir Assembly,” Jurnal Fuaduna: Jurnal Kajian
Keagamaan Dan Kemasyarakatan 8, No. 2 (2024): 181-187.

24 Nurus Sholihah, “Tradisi Haul Habib Ali Al-Habsyi Masyarakat Muslim Muhibbin Di Pasar
Kliwon Surakarta Tahun 1980-2006” (UNS (Sebelas Maret University), 2009).

25 Muhmmad Wildan Zaky, “Lautan Manusia Padati Alun-Alun Gresik Dalam Puncak Haul Habib
Abu Bakar Assegaf,” Kabarbaik.Co, Last Modified June 14, 2025, Accessed September 24, 2025,
Https://Kabarbaik.Co/Lautan-Manusia-Padati-Alun-Alun-Gresik-Dalam-Puncak-Haul-Habib-Abu-Bakar-
Assegaf/.

26 Marco Schirone, “Field, Capital, And Habitus: The Impact Of Pierre Bourdieu On
Bibliometrics,” Quantitative Science Studies 4, No. 1 (March 1, 2023): 186-208.

27 Dewi Fatonah, “Hadith Practices In Ziarah Kubra Tradition In Palembang Arabian Village,”
Jurnal Living Hadis 6, No. 1 (2021): 135.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 110



Reproduksi Otoritas Habaib di Indonesia

dilaksanakan berulang dan diterima sebagai sesuatu yang wajar, ziarah kubur menjadi
bagian dari habitus kolektif habaib. Praktik ini menegaskan kesinambungan sejarah dan
membangun legitimasi simbolik yang menopang otoritas mereka.8

Praktik penting lainnya adalah majelis taklim dan dzikir. QS. Ali Imran (3):104
menekankan pentingnya umat yang menyeru kepada kebaikan, sementara hadis riwayat
Muslim menyebutkan keutamaan majelis dzikir yang diliputi rahmat dan dikelilingi
malaikat. Habaib menjadikan majelis sebagai media dakwah, tempat transfer ilmu,
sekaligus arena konsolidasi simbolik. Melalui majelis, mereka memperkuat kedekatan
dengan jamaah dan memperluas jaringan sosial. Rutinitas majelis menjadikan pola ini
mengakar dalam kehidupan umat dan meneguhkan posisi habaib sebagai ulama pewaris
tradisi keilmuan. Dengan demikian, majelis taklim dan dzikir dapat dipahami sebagai
habitus yang memadukan dimensi religius, sosial, dan simbolik.2?

Terakhir, penggunaan simbol genealogis juga membentuk habitus khas habaib.
Hadis Nabi yang diriwayatkan Muslim dan Tirmidzi menegaskan pentingnya ahlul bait
sebagai pegangan umat, yang memberi legitimasi khusus bagi keturunan Nabi. Dalam
praktiknya, hal ini diwujudkan melalui gelar “sayyid” atau “habib”, pakaian tertentu,
serta narasi tentang nasab. Simbol-simbol ini berfungsi mempertegas identitas
genealogis sekaligus membangun otoritas simbolik di mata masyarakat. Karena
diwariskan lintas generasi dan diterima luas, simbol genealogis menjadi kebiasaan yang
tampak alamiah. Dengan demikian, simbol ini tidak hanya menegaskan identitas, tetapi
juga berperan dalam reproduksi otoritas keagamaan habaib .

Dari uraian di atas dapat dilihat bahwa habitus habaib terbentuk dari kombinasi
dalil normatif, warisan tradisi, dan internalisasi sosial yang berlangsung lintas generasi.
Habitus ini bekerja sebagai disposisi yang memandu tindakan, menjadikan praktik
keagamaan terasa alamiah, sekaligus memperkuat legitimasi simbolik di hadapan
masyarakat. Dengan perspektif Bourdieu, habitus para habaib menjelaskan bagaimana
otoritas keagamaan tidak hanya lahir dari nasab atau keilmuan, tetapi juga dari pola
sosial yang direproduksi terus-menerus. Habitus ini menjadi dasar penting yang
kemudian berinteraksi dengan modal-modal lain yang dimiliki habaib, sebagaimana
akan dibahas pada bagian berikutnya.

Modal Simbolik, Budaya, dan Sosial

Dalam kerangka teori Pierre Bourdieu, modal dipahami sebagai sumber daya yang dapat
digunakan aktor sosial untuk mempertahankan atau memperluas posisinya dalam suatu
arena. Modal tidak selalu berbentuk ekonomi, tetapi juga mencakup modal simbolik,

28 Schirone, “Field, Capital, And Habitus: The Impact Of Pierre Bourdieu On Bibliometrics.”

29 Muhammad Afif Assegaf, “Pembacaan Dzikir Ratib Al-Attas Dan Al-Haddad Di Pesantren
Modern Al-Qur’an Pekalongan: Studi Living Qur’an,” Journal Of Islamic Scriptures In Non-Arabic Societies 1,
No. 1 (2024): 76-87.

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 111



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

budaya, dan sosial yang kerap lebih menentukan dalam praktik sosial-keagamaan.3?
Modal-modal tersebut memiliki nilai ketika diakui dan dilegitimasi oleh masyarakat
sebagai sesuatu yang sah untuk menopang otoritas.31 Dalam konteks habaib, keunggulan
nasab, penguasaan ilmu agama, dan jaringan sosial yang luas merupakan modal utama
yang menopang otoritas keagamaan mereka. Ketiga bentuk modal ini bekerja secara
bersamaan, sehingga menjadikan posisi habaib relatif kuat di tengah masyarakat Muslim
Indonesia.

Modal Habaib

Maodal Simbolik Modal Budaya
(Masab, Gelar, Simbol (Ilmu Agama, Tradisi
Geneologis) Intelektual, Dakwah,

Menulis)

N~

Fungsi Bersama:
Memperkuat dan
Reproduksi Otoritas Habaib
Gambar 1: Struktur Modal Habib dan Fungsi Reproduktifnya
Pertama, modal simbolik para habaib bersumber dari identitas genealogis
mereka sebagai keturunan Nabi Muhammad. Identitas ini tidak hanya diwariskan
melalui silsilah, tetapi juga dilembagakan dalam simbol-simbol sosial seperti gelar
“sayyid” atau “habib”, pakaian khas, dan narasi tentang garis keturunan. Pengakuan
masyarakat terhadap keistimewaan nasab ini merupakan bentuk kapitalisasi simbol
yang bernilai tinggi, sehingga menempatkan habaib pada posisi istimewa. Modal
simbolik ini memiliki kekuatan karena masyarakat memandangnya sahih, bukan karena
adanya aturan formal, tetapi karena keyakinan kolektif yang memberi legitimasi.32
[tulah sebabnya modal ini berbeda dengan modal budaya: ia bukan diperoleh
melalui pendidikan atau keterampilan, melainkan melalui warisan simbol yang dianggap
suci. Misalnya, seorang habib yang baru pulang dari masa belajarnya (baik di pondok
pesantren atau lembaga lainnya), pun sudah dihormati sejak awal, bahkan sebelum ia
menunjukkan kapasitas keilmuan. Dengan begitu, modal simbolik ini menjadi fondasi
utama bagi habaib untuk memperoleh otoritas keagamaan dan sulit disaingi kelompok
lain, karena legitimasi genealogis tidak bisa direkayasa.

30 Pierre Bourdieu, “The Field Of Cultural Production, Or: The Economic World Reversed,”
Poetics 12, No. 4-5 (1983): 311-356.

31 Dan O Hara, “Capitalism And Culture : Bourdieu ' S Field Theory,” Universitdtsverlag Winter
Gmbh 45, No. 1 (2000): 43-53.

32 Abu Yazid Adnan Quthny And Ahmad Muzakki, “Urgensi Nasab Dalam Islam Dan Silsilah
Nasab Habaib Di Indonesia.”

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 112



Reproduksi Otoritas Habaib di Indonesia

Kedua, modal budaya habaib terletak pada penguasaan ilmu agama, tradisi
intelektual, dan kapasitas dakwah yang mereka kembangkan. Banyak habaib
mengenyam pendidikan di pesantren besar, bahkan ada yang menempubh studi di Timur
Tengah, sehingga otoritas keilmuan mereka diakui. Penguasaan kitab kuning,
kemampuan memberi ceramah, dan tradisi menulis karya keagamaan menjadi modal
budaya yang meneguhkan posisi mereka sebagai ulama.33

Modal budaya ini penting karena memperkuat legitimasi simbolik yang sudah
mereka miliki dari nasab. Tanpa modal budaya, seorang habib berpotensi kehilangan
wibawa karena dianggap hanya mengandalkan garis keturunan. Sebaliknya, ketika
modal budaya dikombinasikan dengan modal simbolik, maka pengaruh mereka semakin
luas dan legitimasi semakin kokoh. Contoh konkret dapat dilihat pada sejumlah habaib
yang aktif mengisi majelis taklim, menulis buku, atau menjadi pengajar di lembaga
pendidikan Islam; peran ini memperlihatkan modal budaya yang nyata. Maka dari itu,
modal budaya ini juga berfungsi sebagai penguat otoritas, sekaligus sarana untuk
mengkonversi keunggulan simbolik menjadi otoritas intelektual yang diakui.3*

Ketiga, modal sosial habaib muncul dari jaringan kekerabatan, ikatan jamaah,
serta hubungan dengan berbagai tokoh dan organisasi Islam. Modal ini terbentuk
melalui relasi sosial yang luas, baik antar habaib, dengan santri, maupun dengan
masyarakat umum. Habaib kerap memiliki posisi sentral dalam komunitasnya karena
dianggap sebagai penghubung spiritual sekaligus pemimpin sosial. Jaringan sosial ini
memberi mereka akses ke sumber daya, basis pengikut yang loyal, dan kesempatan
memperluas pengaruh. Modal sosial juga bisa bertransformasi menjadi modal simbolik
ketika dukungan jamaah memperkuat legitimasi moral mereka. Misalnya, haul besar-
besaran yang dihadiri ribuan jamaah tidak hanya meneguhkan tradisi, tetapi juga
memperlihatkan luasnya basis sosial habaib. Hal ini memberi bobot tambahan bagi
klaim otoritas keagamaan mereka di ruang publik. Dengan demikian, modal sosial tidak
hanya melengkapi modal simbolik dan budaya, tetapi juga menjadi instrumen strategis
yang memungkinkan reproduksi otoritas secara berkelanjutan.3>

Dari uraian di atas tampak bahwa modal simbolik, budaya, dan sosial bukanlah
elemen yang terpisah, melainkan saling melengkapi dalam menopang otoritas habaib.
Modal simbolik memberikan legitimasi awal melalui nasab, modal budaya memperkuat
kapasitas intelektual dan dakwah, sementara modal sosial memperluas pengaruh
melalui jaringan jamaah dan hubungan politik. Ketiga modal ini bekerja secara sinergis,
sehingga menjadikan posisi habaib tetap kuat meskipun menghadapi perubahan sosial
yang dinamis. Dalam perspektif Bourdieu, modal-modal ini menjelaskan bagaimana

33 Susanto, “Pola Strategi Dakwah Komunitas Habaib Di Kampung Melayu Semarang.”

34 Jeffrey ]. Sallaz And Jane Zavisca, “Bourdieu In American Sociology, 1980-2004,” Annual
Review Of Sociology 33 (2007): 21-41.

35 M. Zamzam, M. Agus Kurniawan, And Khabibul Khoiri, “Habaib Di Pusaran Kekuasaan: Studi
Tentang Dinamika Politik Dan Agama Di Indonesia,” Al-Akmal: Jurnal Studi Islam 3, No. 5 (2024): 9-20.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 113



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

otoritas keagamaan habaib direproduksi dan dipertahankan dalam arena sosial-
keagamaan Indonesia.3¢

Arena Otoritas Keagamaan

Dalam teori Pierre Bourdieu, arena dipahami sebagai ruang sosial tempat aktor-aktor
membawa modal masing-masing untuk berkompetisi, mempertahankan posisi, dan
memperoleh legitimasi. Arena bukan sekadar wadah netral, melainkan sebuah ruang
yang penuh dengan pertarungan simbolik, di mana setiap pihak berusaha
mendefinisikan kebenaran dan memonopoli otoritas. Keberhasilan dalam arena
ditentukan oleh kemampuan mengelola modal, baik simbolik, budaya, sosial, maupun
ideologis, dan mengonversinya menjadi sumber kekuasaan yang diakui masyarakat.3”
Dengan kerangka ini, arena otoritas keagamaan di Indonesia dapat dipahami sebagai
medan pertarungan antara berbagai organisasi dan figur yang memiliki klaim atas
legitimasi Islam. NU, Muhammadiyah, ustaz digital, gerakan transnasional, dan habaib
sama-sama hadir di dalamnya dengan membawa strategi dan modal yang berbeda. Hal
ini menjadikan otoritas keagamaan di Indonesia tidak tunggal, melainkan multipolar
dan selalu dinamis.38

Salah satu organisasi yang memiliki otoritas keagamaan yang paling kuat di
Indonesia ialah Nahdlatul Ulama (NU), merupakan aktor dominan dalam arena otoritas
keagamaan Indonesia karena modal budaya yang sangat kuat. Organisasi ini
mengandalkan jaringan pesantren, sanad keilmuan Kklasik, serta figur kiai karismatik
yang berakar di masyarakat pedesaan. Tradisi ritual seperti tahlil, maulid, dan haul
memperkuat legitimasi NU sekaligus mendekatkannya pada tradisi yang juga dijaga oleh
habaib. Namun, perbedaan mendasar terletak pada sumber otoritas: NU menekankan
sanad keilmuan, sementara habaib mengandalkan nasab Nabi. Persaingan terjadi ketika
jamaah menimbang siapa yang lebih otoritatif untuk diikuti. Meski demikian, NU dan
habaib sering kali bersinergi dalam acara keagamaan besar, sehingga modal budaya NU
dapat bertemu dengan modal simbolik habaib. Situasi ini menjadikan NU sekaligus rival
dan mitra strategis bagi habaib dalam memperkuat otoritas keagamaan.3?

Berbeda dengan NU, Muhammadiyah membawa wajah Islam modern dan
rasional ke dalam arena. Organisasi ini memiliki modal budaya berupa sekolah,
universitas, rumah sakit, dan amal usaha yang tersebar luas di seluruh Indonesia.
Muhammadiyah menekankan purifikasi ajaran Islam, sehingga praktik keagamaan
tradisional seperti tahlil, maulid, atau ziarah kubur yang dipelihara habaib sering

36 Eka Ningtyas, “Pierre Bourdieu, Language And Symbolic Power,” Poetika: Jurnal llmu Sastra 3,
No. 2 (December 1, 2015).

37 Bourdieu, “The Field Of Cultural Production, Or: The Economic World Reversed.”

38 Anggi Afriansyah, “Konstruksi, Kontestasi, Fragmentasi, Dan Pluralisasi Otoritas Keagamaan
Indonesia Kontemporer,” Studia Islamika : Indonesian Journal For Islamic Studies 28, No. 1 (2021): 227-
244,

39 Afidatul Asmar, “Genealogi Dan Strategi Dakwah Kultural Nu,” Islamica: Jurnal Studi Keislaman
3, No. 32 (2018): 1-44.

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 114



Reproduksi Otoritas Habaib di Indonesia

menjadi sasaran kritik. Persaingan dengan habaib di sini bersifat epistemik, yaitu antara
pendekatan skriptural-modern dengan tradisi historis-genealogis. Meski kritik
Muhammadiyah kuat secara rasional, habaib tetap memiliki daya tarik karena mampu
memelihara ikatan emosional jamaah melalui ritual penuh simbol spiritual. Dengan
demikian, persaingan antara Muhammadiyah dan habaib memperlihatkan benturan
modernitas dengan tradisi. Keduanya tetap bertahan karena memainkan modal yang
berbeda dalam arena keagamaan.40

Sementara itu, ustad digital muncul sebagai fenomena baru yang mengubah
wajah otoritas keagamaan di Indonesia. Legitimasi mereka tidak berasal dari sanad atau
nasab, melainkan dari popularitas di media sosial dan kemampuan membangun
kedekatan dengan audiens. Modal sosial berupa jumlah pengikut, kemampuan retoris,
serta penguasaan platform digital memberi mereka keunggulan di kalangan generasi
muda.*! Persaingan dengan habaib muncul karena modal genealogis tidak serta-merta
berpengaruh dalam dunia maya yang lebih menekankan personal branding dan
visualisasi. Meski begitu, sebagian habaib mulai merespons dengan aktif berdakwah di
media sosial seperti, mengonversi modal genealogis ke ranah digital. Namun, tidak
semua habaib mampu beradaptasi dengan cepat, sehingga sebagian besar masih
mempertahankan basis tradisional. Pertarungan dengan ustaz digital menunjukkan
pergeseran arena keagamaan dari ruang fisik ke ruang virtual.

Adapun gerakan Islam transnasional seperti Salafi, Hizbut Tahrir Indonesia, dan
Ikhwanul Muslimin membawa dinamika yang berbeda. Modal utama mereka adalah
ideologi global yang ditransmisikan melalui jaringan lintas batas negara, literatur
keagamaan, dan program kaderisasi. Mereka kerap menolak praktik keagamaan
tradisional, termasuk yang dijaga oleh habaib, dengan menyebutnya bid‘ah atau
khurafat.#2 Hal ini menciptakan ketegangan, terutama karena gerakan transnasional
menampilkan klaim kebenaran yang dianggap lebih murni. Namun, modal ideologis
global sering sulit diterima masyarakat luas karena kurang sesuai dengan kultur lokal.
Di sinilah habaib memiliki keunggulan, karena legitimasi genealogis dan tradisi mereka
sudah lama berakar dalam budaya Indonesia. Dengan demikian, persaingan ini
memperlihatkan benturan antara ideologi global dengan legitimasi lokal yang mapan.

Meskipun demikian, para habaib tidak sepenuhnya berdiri independen dari
kelompok-kelompok lain. Ada habaib yang menempati posisi penting dalam NU, seperti
Habib Luthfi bin Yahya yang menjadi Rais Aam Jam’iyyah Ahlith Thariqah al-Mu’tabarah
an-Nahdliyah#3 Bahkan, sebagian habaib muda aktif berdakwah di dunia digital,

40 Muhammad Sholeh Marsudi And Zayadi Zayadi, “Gerakan Progresif Muhammadiyah Dalam
Pembaharuan Pendidikan Islam Dan Sosial Keagamaan Di Indonesia,” Mawa’izh Jurnal Dakwah Dan
Pengembangan Sosial Kemanusiaan 12, No. 2 (2021): 160-179.

41 Dony Arung Triantoro, “Ustaz Youtube: Ustaz Abdul Somad Dan Dinamika Perubahan Otoritas
Keagamaan,” Penamas 33, No. 2 (2020): 205-224.

42 Asep Muhammad Igbal, Internet Dan Gerakan Salafi Di Indonesia, 2019.

43 Alatas, As’ad, And Karyadi, “Sejarah Hubungan Habaib Dan Nahdlatul Ulama (Nu).”

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 115



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

menggunakan YouTube atau Instagram untuk menjangkau generasi baru.*# Di sisi lain,
tidak sedikit pula habaib yang dekat dengan gerakan transnasional, mengadopsi
pandangan purifikasi atau politik Islam lintas negara. Hal ini menunjukkan bahwa
habaib mampu menanamkan diri dalam berbagai arena, meskipun tetap
mempertahankan identitas mereka sebagai bagian dari jaringan kehabiban tradisional.

Kondisi ini pada akhirnya memperlihatkan keunikan strategi habaib dalam
mempertahankan otoritas keagamaan. Dengan masuk ke berbagai kelompok seperti NU,
mereka tidak hanya memperluas jaringan, tetapi juga memperkaya modal simbolik
mereka. Keterhubungan dengan NU memberi mereka legitimasi keilmuan, dunia digital
memberi mereka audiens muda, dan gerakan transnasional memberi mereka jejaring
global. Keberadaan di berbagai arena ini menjadikan otoritas habaib semakin elastis dan
sulit digeser oleh kelompok manapun. Namun, fleksibilitas ini juga menimbulkan risiko
hilangnya identitas tunggal, karena legitimasi mereka bercampur dengan pengaruh dari
berbagai arus pemikiran.4>

Dengan demikian, posisi habaib dalam arena otoritas keagamaan Indonesia dapat
dipahami sebagai kombinasi antara keunggulan simbolik genealogis dan kemampuan
berafiliasi ke berbagai kelompok. Mereka bukan otoritas yang berdiri sendiri, tetapi
aktor yang cerdas menempatkan diri dalam berbagai arena untuk memperkuat
legitimasi. Justru karena keterhubungan inilah, habaib mampu bertahan meskipun
menghadapi persaingan dari organisasi besar, figur populer, maupun ideologi global.
Dari perspektif Bourdieu, strategi ini memperlihatkan kemampuan konversi modal yang
khas, di mana nasab Nabi sebagai modal simbolik diperkaya dan diperluas melalui
afiliasi dengan aktor-aktor lain. Akhirnya, kekuatan habaib bukan hanya terletak pada
garis keturunan, tetapi juga pada kelenturan sosial mereka dalam memainkan peran di
berbagai arena sekaligus.
Produksi Doxa
Dalam kerangka teori Pierre Bourdieu, doxa dipahami sebagai seperangkat keyakinan
dan praktik yang diterima masyarakat sebagai kebenaran tanpa dipertanyakan. Doxa
hadir seolah-olah alamiah, padahal ia merupakan hasil konstruksi sosial yang terus
direproduksi. Proses produksi doxa sangat menentukan dalam arena keagamaan, karena
ia menetapkan siapa yang dianggap berotoritas dan bagaimana praktik keagamaan
dilembagakan. Dengan mekanisme ini, legitimasi tidak perlu lagi diperdebatkan, sebab
telah terinternalisasi dalam kesadaran kolektif umat. Doxa membuat suatu praktik
dijalankan secara otomatis, seakan-akan ia adalah kewajiban religius yang tidak dapat
ditinggalkan. Dengan demikian, produksi doxa menjadi sarana bagi aktor dominan

44 Rahma Lestari And Ahmad Fauzi, “Etnografi Virtual Terhadap Dakwah Husein Ja’far Al-Hadar
Di Media Sosial,” Khulasah : Islamic Studies Journal 5, No. 2 (2023): 22-31.
45 Sallaz And Zavisca, “Bourdieu In American Sociology, 1980-2004.”

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 116



Reproduksi Otoritas Habaib di Indonesia

untuk mempertahankan otoritas. Dalam konteks keagamaan, ia bekerja dengan cara
menampilkan tradisi sebagai jalan ketaatan religius.46

Pada kasus habaib di Indonesia, produksi doxa sangat tampak pada penguatan
simbol genealogis dan ritual yang mereka bawa. Gelar “habib” atau “sayyid” dipandang
sebagai tanda kemuliaan, dan masyarakat mempercayai bahwa keberkahan melekat
pada sosok yang memiliki nasab Nabi. Tradisi haul, ziarah, dan majelis shalawat
dianggap sebagai kegiatan yang dimaknai sebagai ibadah untuk memperoleh ridha Allah
semata. Akan tetapi, dari perspektif Bourdieu, praktik ini sesungguhnya merupakan
konstruksi sosial yang bertujuan memperkuat serta melanggengkan otoritas habaib.
Melalui pengulangan dan penghayatan spiritual, tradisi tersebut berubah menjadi
keyakinan kolektif yang diterima tanpa resistensi. Dengan begitu, modal simbolik
genealogis habaib berhasil dikonversi menjadi legitimasi yang stabil. Inilah yang
menjadikan otoritas mereka berakar kuat dalam kesadaran umat.4?

Perkembangan media modern semakin memperluas reproduksi doxa habaib.
Publikasi haul besar di televisi, siaran majelis shalawat di radio, dan unggahan ceramah
di media sosial mempertegas bahwa ritual habaib bukan sekadar acara keagamaan,
tetapi ibadah kolektif yang mendatangkan ridha Allah. Kehadiran ribuan jamaah dalam
acara tersebut dipersepsikan sebagai bukti nyata diterimanya amal saleh, meskipun
sesungguhnya hal itu juga berfungsi sebagai penguatan legitimasi simbolik. Dari sudut
pandang Bourdieu, media telah menjadi instrumen efektif dalam mengubah modal
simbolik menjadi doxa publik. Repetisi narasi tentang keberkahan nasab dan tradisi
habaib memperkuat penerimaan masyarakat terhadap otoritas mereka. Dengan
demikian, media tidak hanya menyebarkan informasi, tetapi juga menjadi sarana
reproduksi simbolik. Produksi doxa pun diperkuat oleh teknologi komunikasi yang
menjangkau khalayak luas.48

Selain media, jaringan sosial dan pendidikan informal juga menjadi saluran
penting bagi produksi doxa. Sejak kecil, anak-anak diperkenalkan pada figur habaib
melalui kisah tentang keturunan Nabi, pembacaan maulid, dan partisipasi dalam majelis
shalawat. Narasi tersebut ditanamkan sebagai ajaran bahwa menghormati habaib
merupakan bagian dari ibadah yang mengundang ridha Allah. Padahal, dari perspektif
sosiologi agama, mekanisme ini juga merupakan bentuk konstruksi sosial yang menjaga
kesinambungan otoritas genealogis. Proses transmisi lintas generasi membuat
keyakinan ini terus bertahan dalam horizon kolektif umat. Akibatnya, otoritas habaib
semakin sulit digugat meski menghadapi kritik dari modernisme, digitalisasi, atau

46 Pedro S. Hurtado, “Assessing The Use Of Bourdieu’s Key Concepts In The Strategy-As-Practice
Field,” Competitiveness Review 20, No. 1 (2010): 52-61.

47 Susanto, “Pola Strategi Dakwah Komunitas Habaib Di Kampung Melayu Semarang.”

48 Will Atkinson, “From Sociological Fictions To Social Fictions: Some Bourdieusian Reflections
On The Concepts Of ‘Institutional Habitus’ And ‘Family Habitus,” British Journal Of Sociology Of Education
32,No.3(2011): 331-347.

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 117



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

ideologi transnasional. Produksi doxa di sini bekerja secara halus tetapi konsisten. la
menyatu dengan pengalaman religius sehari-hari umat.*°

Pada akhirnya, produksi doxa menjadikan otoritas habaib memiliki fondasi
kokoh dalam arena keagamaan Indonesia. Tradisi yang mereka bawa tidak dipahami
masyarakat sebagai sekadar konstruksi sosial, melainkan dihayati sebagai bentuk
ibadah yang mengantarkan pada ridha Allah. Inilah titik kekuatan utama: praktik
keagamaan yang sesungguhnya sarat dengan strategi simbolik berubah menjadi
kesalehan kolektif yang diterima tanpa kritik. Bourdieu menjelaskan mekanisme ini
sebagai keberhasilan konversi modal simbolik menjadi keyakinan yang mendarah
daging. Dengan demikian, habaib tidak hanya menjaga otoritasnya melalui nasab, tetapi
juga melalui keberhasilan membentuk horizon religius umat. Produksi doxa memastikan
bahwa simbol genealogis dan tradisi mereka akan terus diwariskan lintas generasi.
Inilah yang menjadikan otoritas habaib lebih tahan lama dibandingkan klaim otoritas
kelompok lain.
Reproduksi Otoritas Habaib
Reproduksi otoritas habaib di Indonesia tidak berlangsung secara sederhana, melainkan
melalui mekanisme kompleks yang melibatkan habitus, modal, arena, dan doxa. Habitus
keagamaan yang dibentuk sejak kecil melalui pendidikan keluarga, majelis taklim, serta
keterlibatan dalam ritual haul, ziarah, dan shalawat berfungsi sebagai landasan disposisi
sosial. Habitus ini mencetak pola pikir dan pola tindak yang memudahkan penerimaan
umat terhadap kehadiran habaib sebagai figur religius. Namun habitus semata tidak
cukup untuk menopang otoritas; ia membutuhkan dukungan modal simbolik, budaya,
dan sosial agar dapat diakui secara luas. Nasab Nabi menjadi modal simbolik utama yang
menempel pada diri habaib, sementara penguasaan ilmu agama dan peran sosial
memperkuat modal budaya dan sosial mereka. Sinergi habitus dengan berbagai modal
inilah yang membentuk kerangka awal reproduksi otoritas. Dengan kata lain, reproduksi
dimulai dari pewarisan disposisi yang kemudian dikukuhkan dengan akumulasi
modal.>0

Begitu pula dengan arena keagamaan yang menjadi ruang aktualisasi di mana
habitus dan modal habaib diuji, ditantang, sekaligus dipertahankan. Di arena inilah
habaib berhadapan dengan aktor-aktor lain seperti NU, Muhammadiyah, ustaz digital,
dan gerakan transnasional. Kontestasi ini tidak hanya soal klaim keilmuan, tetapi juga
perebutan legitimasi sosial dan religius di hadapan umat. NU, dengan basis pesantren
dan jaringan tradisional, seringkali bersinggungan sekaligus berkolaborasi dengan
habaib, terutama dalam tradisi keagamaan yang beririsan. Muhammadiyah dengan
orientasi purifikasinya menjadi tantangan lain, karena berupaya menafsirkan Islam
lebih rasional dan modern. Ustaz digital menghadirkan otoritas baru melalui media

49 Jacques Berlinerblau, “Toward A Sociology Of Heresy , Orthodoxy , And Doxa,” History Of
Religions 40, No. 4 (2001): 327-351.
50 Sallaz And Zavisca, “Bourdieu In American Sociology, 1980-2004.”

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 118



Reproduksi Otoritas Habaib di Indonesia

sosial, yang memaksa sebagian habaib untuk ikut masuk ke ruang digital agar tidak
kehilangan pengaruh. Sementara gerakan transnasional membawa ideologi global yang
mencoba menggantikan tradisi lokal. Semua dinamika ini memperlihatkan bahwa arena
adalah laboratorium sosial tempat otoritas habaib diuji secara terus-menerus.>!

Meskipun menghadapi persaingan ketat, habaib memiliki keunggulan dalam
mengubah modal simbolik menjadi doxa yang diterima sebagai kebenaran religius.
Tradisi haul, ziarah, dan majelis shalawat dimaknai masyarakat sebagai ibadah demi
memperoleh ridha Allah semata, bukan sekadar tradisi sosial. Namun dalam kerangka
Bourdieu, ritual-ritual tersebut juga berfungsi sebagai konstruksi sosial yang
melanggengkan legitimasi habaib. Dengan repetisi simbolik, praktik ini perlahan
menjadi keyakinan kolektif yang sulit digugat, karena sudah melebur dalam kesalehan
umat. Media modern memperkuat reproduksi ini dengan menyiarkan majelis shalawat,
haul, atau ceramah habaib ke ruang publik yang lebih luas. Repetisi dan internalisasi
spiritual inilah yang membuat simbol genealogis tidak hanya dipertahankan, tetapi juga
diwariskan lintas generasi. Produksi doxa menjadikan otoritas habaib tidak lagi
membutuhkan pembuktian rasional, karena sudah dianggap bagian integral dari
kehidupan religius masyarakat. Dengan demikian, doxa adalah tahap akhir yang
mengunci keberlanjutan reproduksi otoritas.>2

Keseluruhan alur dari habitus, modal, arena, hingga doxa membentuk siklus
reproduksi yang membuat otoritas habaib kokoh dalam jangka panjang. Habitus
memastikan adanya disposisi religius yang tertanam sejak dini, modal memberikan
sumber daya simbolik dan sosial untuk memperkuat posisi, arena menyediakan ruang
kontestasi sekaligus aktualisasi, dan doxa melembagakan semua itu ke dalam kesadaran
kolektif umat. Mekanisme ini menjelaskan mengapa habaib tetap mampu
mempertahankan legitimasi meski berhadapan dengan modernisme, digitalisasi,
maupun penetrasi ideologi transnasional. Reproduksi otoritas tidak bersifat statis,
melainkan dinamis karena selalu menyesuaikan dengan tantangan baru tanpa
kehilangan pijakan simbolik utamanya. Inilah yang membuat otoritas habaib tidak
hanya bertahan, tetapi juga bertransformasi sesuai kebutuhan zaman. Dengan
perspektif Bourdieu, dapat ditegaskan bahwa reproduksi otoritas habaib adalah hasil
konversi modal simbolik menjadi doxa yang mengakar dalam kesadaran religius
masyarakat Indonesia.
Tantangan Terhadap Otoritas Habaib
Reproduksi otoritas habaib yang telah dijelaskan melalui habitus, modal, arena, dan
doxa tidak berlangsung tanpa hambatan. Otoritas yang bertumpu pada legitimasi
genealogis dan praktik devosi keagamaan kini berhadapan dengan perubahan sosial
yang sangat cepat. Modernisasi, rasionalisasi pendidikan, dan arus transnasional

51 Afriansyah, “Konstruksi, Kontestasi, Fragmentasi, Dan Pluralisasi Otoritas Keagamaan
Indonesia Kontemporer.”
52 Berlinerblau, “Toward A Sociology Of Heresy , Orthodoxy , And Doxa.”

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 119



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

membawa standar baru dalam menilai otoritas keagamaan, yang tidak lagi hanya
mengandalkan kharisma atau nasab. Perubahan tersebut menuntut para habaib untuk
terus menegosiasikan posisinya dalam masyarakat Muslim Indonesia. Dengan kata lain,
legitimasi yang dulunya relatif stabil kini menghadapi guncangan dari berbagai arah.
Menyadari tantangan ini menjadi penting agar reproduksi otoritas habaib tidak hanya
dipandang sebagai mekanisme yang berhasil, tetapi juga sebagai proses yang selalu
berada dalam risiko. Analisis ini memperlihatkan bahwa kekuatan tradisi harus dibaca
berdampingan dengan tantangan modernitas.>3

Salah satu tantangan utama datang dari modernisasi keagamaan yang diusung
Muhammadiyah dengan semangat purifikasinya. Gerakan ini sejak awal menekankan
pemurnian akidah dan rasionalisasi ajaran, sehingga praktik ritual habaib seperti haul,
ziarah, dan maulid kerap dipandang tidak relevan atau bahkan bid‘ah.>* Dalam kerangka
Bourdieu, arena keagamaan yang dulu didominasi oleh simbol genealogis kini semakin
terisi oleh modal intelektual dan rasionalitas teks. Hal ini menggeser pola penerimaan
masyarakat dari otoritas berbasis nasab menuju otoritas berbasis argumentasi dalil.
Situasi ini menuntut habaib untuk tidak hanya bersandar pada legitimasi genealogis,
tetapi juga memperkuat kapasitas keilmuan dan rasionalitas dalam berargumentasi. Jika
tidak, mereka akan sulit mempertahankan pengaruh di hadapan umat yang terpapar
pemikiran modernis. Dengan demikian, modernisasi keagamaan menjadi tantangan
nyata bagi reproduksi otoritas habaib.

Selain modernisasi, pendidikan kontemporer juga menghadirkan tantangan baru
yang tidak kalah penting. Kurikulum nasional melalui Profil Pelajar Pancasila
menekankan dimensi bernalar kritis, sehingga generasi muda dibiasakan untuk
mengevaluasi informasi dengan logika, bukti, dan refleksi rasional.>> Orientasi ini
melahirkan standar epistemik baru dalam menilai otoritas keagamaan. Generasi muda
kini lebih menghargai kredensial akademik, kualitas intelektual, dan kemampuan
menjawab problem kontemporer dibandingkan sekadar garis keturunan. Transformasi
IAIN menjadi UIN serta integrasi ilmu agama dengan ilmu umum semakin memperkuat
pola ini.>¢ Akibatnya, modal genealogis habaib berpotensi berkurang daya ikatnya di
kalangan Muslim terdidik bila tidak diimbangi modal akademik. Oleh karena itu,
reproduksi otoritas habaib dituntut untuk kompatibel dengan standar rasionalitas yang
dihasilkan oleh pendidikan modern.

53 Muhammad Anfa’u Aziz Miftahus Surur, “Memudarnya Otoritas Keagamaan? (Polemik Nasab
Habaib Di Kalangan Pondok Pesantren Al-Nahdliyin),” Asy-Syari’ah: Jurnal Hukum Islam 10, no. 1
(February 16, 2024): 33-47.

54 Wahyu Hidayat, “Muhammadiyah; Diantara Gerakan Modernis, Tajdid Dan Purifikasi,” Jurnal
Pemikiran Islam 3, no. 1 (June 30, 2023): 70-82.

55 Retno Primantiko, Iswan Iswan, and Desti Rahayu, “Implementasi Profil Pelajar Pancasila
Dalam Pembentukan Karakter Siswa Pada Kurikulum Merdeka Di Sekolah Dasar,” Jurnal Papeda: Jurnal
Publikasi Pendidikan Dasar 6, no. 2 (2024): 266-273.

56 M. Amin Abdullah, Islamic Studies Di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif,
ed. -, 3rd ed. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012).

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 120



Reproduksi Otoritas Habaib di Indonesia

Tantangan lain datang dari arus gerakan Islam transnasional yang semakin
gencar di Indonesia. Kelompok seperti Salafi menolak penghormatan khusus kepada
habaib dan mengkritik praktik devosi populer sebagai bid‘ah. Narasi ini menarik bagi
sebagian umat yang menginginkan Islam lebih murni, tekstual, dan universal. Dengan
penyebaran literatur serta akses digital, wacana transnasional memperluas arena
kontestasi keagamaan yang dulu relatif dikuasai habaib. Tekanan ini berpotensi
mendeligitimasi simbol genealogis yang menjadi kekuatan utama habaib. Untuk
menghadapi tantangan tersebut, sebagian habaib berusaha mengartikulasikan ulang
makna tradisi ke dalam kerangka magqashid syariah atau nilai sosial, sehingga tidak
sekadar dipandang sebagai warisan, tetapi juga sebagai praktik yang mendatangkan
maslahat. Dengan demikian, keberhasilan menghadapi arus transnasional sangat
bergantung pada kemampuan habaib membingkai ulang tradisi secara kontekstual.>?

Pada akhirnya, tantangan-tantangan tersebut menunjukkan bahwa reproduksi
otoritas habaib bukanlah proses yang mapan dan final, melainkan selalu berada dalam
ketegangan dengan perubahan zaman. Modernisasi keagamaan, rasionalisasi
pendidikan, dan arus transnasional memaksa habaib untuk mengembangkan strategi
baru agar legitimasi tidak tergerus. Strategi itu bisa berupa peningkatan kualitas
intelektual, adaptasi terhadap standar pendidikan modern, serta penafsiran ulang
tradisi agar tetap relevan. Otoritas genealogis tetap menjadi modal penting, tetapi ia
harus ditopang oleh kapasitas keilmuan, integritas moral, dan kepekaan sosial. Dengan
cara ini, reproduksi otoritas habaib dapat bertransformasi menjadi lebih kontekstual
tanpa kehilangan akar tradisinya. Oleh karena itu, masa depan otoritas habaib di
Indonesia sangat ditentukan oleh sejauh mana mereka mampu menjawab tantangan
modernitas dengan cara yang konstruktif dan adaptif.

4. Kesimpulan

Berdasarkan hasil kajian ini, dapat disimpulkan bahwa otoritas keagamaan habaib di
Indonesia tidak hanya bertumpu pada legitimasi genealogis sebagai keturunan Nabi
Muhammad, melainkan juga berfungsi sebagai ruang simbolik tempat berlangsungnya
pelestarian nilai-nilai keagamaan yang hidup dalam masyarakat Muslim. Tradisi seperti
haul, ziarah, pembacaan shalawat, dan majelis ilmu tidak sekadar menjadi praktik ritual,
tetapi membentuk sistem simbolik yang direproduksi melalui habitus kolektif umat.
Habitus ini lahir dari disposisi historis yang menghubungkan agama dengan budaya
lokal sehingga membentuk cara pandang dan perilaku keagamaan yang mengakar.
Dalam konteks ini, doxa berperan penting sebagai keyakinan yang diterima begitu saja
tanpa pertanyaan kritis, menjadikan tradisi habaib seolah-olah niscaya dan melekat
dalam kehidupan beragama. Melalui mekanisme ini, otoritas habaib tampil bukan hanya

57 M Misbah, “TRADISI KEILMUAN PESANTREN SALAF1,” IBDA": Jurnal Kajian Islam dan Budaya
12, no. 2 (January 1, 2014): 241-258.

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 121



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

sebagai warisan nasab, melainkan sebagai praktik sosial-keagamaan yang otentik dan
kontekstual.

Otoritas habaib bekerja melalui konversi modal budaya, simbolik, dan sosial
dalam arena keagamaan yang kompetitif. Modal budaya berupa penguasaan ilmu agama,
narasi sejarah dakwah, serta praktik pendidikan dikonversi menjadi modal simbolik
yang meneguhkan nasab kenabian. Modal sosial yang berasal dari jaringan kekerabatan,
jamaah, dan afiliasi dengan organisasi keagamaan besar seperti NU dan Muhammadiyah
memperkuat legitimasi publik. Dalam hal ini, para habaib berperan sebagai agen
simbolik yang menjaga kesinambungan tradisi sekaligus menyesuaikannya dengan
dinamika zaman. Habitus mereka bukan kesadaran ideologis yang direncanakan secara
eksplisit, melainkan kebiasaan yang dijalani sehari-hari dan diwariskan secara natural.
Arena Kkeagamaan Indonesia, yang dihuni oleh NU, Muhammadiyah, gerakan
transnasional, dan aktor lain, menjadi ruang di mana makna dan otoritas habaib
dinegosiasikan, dipertahankan, dan direproduksi. Dengan demikian, kesakralan otoritas
habaib dapat dipahami sebagai hasil konstruksi sosial yang diperkuat oleh proses
simbolisasi dan legitimasi kolektif.

Kajian ini menunjukkan bahwa otoritas habaib merupakan teks sosial yang
terbuka terhadap interpretasi reflektif dan kritis. Warisan genealogis dan praktik devosi
yang menopang otoritas mereka bukanlah tradisi usang, tetapi simbol-simbol yang sarat
nilai etis, spiritual, dan sosial yang relevan untuk menjawab tantangan keberagamaan
kontemporer. Namun, modernisasi, pendidikan yang menekankan rasionalitas, serta
arus Islam transnasional menghadirkan tantangan baru yang berpotensi mengikis
legitimasi genealogis jika tidak diimbangi dengan kapasitas intelektual, integritas moral,
dan kepekaan sosial. Karena itu, reproduksi otoritas habaib harus terus menyesuaikan
diri dengan kebutuhan masyarakat modern tanpa kehilangan akar simboliknya.
Penelitian ini memberikan kontribusi penting bagi wacana sosiologi agama, khususnya
dalam memahami bagaimana otoritas keagamaan direproduksi melalui interaksi
habitus, modal, arena, dan doxa. Dengan demikian, otoritas habaib dapat dipahami
bukan hanya sebagai warisan tradisi, tetapi sebagai model keberagamaan yang reflektif,
adaptif, dan relevan dengan perubahan zaman.

Referensi

Abdullah, M. Amin. Islamic Studies Di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-
Interkonektif. Edited By -. 3rd Ed. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012.

Abidin, Ahmad Zaenal. Habib Syech. Edited By Masduki. 1st Ed. Yogyakarta: Laksana,
20109.

Abu Yazid Adnan Quthny, And Ahmad Muzakki. “Urgensi Nasab Dalam Islam Dan Silsilah
Nasab Habaib Di Indonesia.” Asy-Syari’ah : Jurnal Hukum Islam 7, No. 2 (2021): 131-
151. https://doi.org/10.33474 /asy-syariah.v7i2.1785

Afriansyah, Anggi. “Konstruksi, Kontestasi, Fragmentasi, Dan Pluralisasi Otoritas

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 122


https://doi.org/10.33474/asy-syariah.v7i2.1785

Reproduksi Otoritas Habaib di Indonesia

Keagamaan Indonesia Kontemporer.” Studia Islamika: Indonesian Journal For
Islamic Studies 28, No. 1 (2021): 227-244.
https://doi.org/10.36712/sdi.v28i1.20514

Alatas, Ismail Fajrie, Muhammad As’ad, And Fathurrochman Karyadi. “Sejarah Hubungan
Habaib Dan Nahdlatul Ulama (NU).” Tebuireng: Journal Of Islamic Studies And Society
2,No. 2 (2022): 87-101. https://doi.org/10.33752 /tjiss.v2i2.2388

———. “Sejarah Hubungan Habaib Dan Nahdlatul Ulama (NU).” Tebuireng: Journal Of
Islamic Studies And Society 2, No. 2 (2022): 87-101.
https://doi.org/10.33752 /tjiss.v2i2.2388

Asmar, Afidatul. “Genealogi Dan Strategi Dakwah Kultural NU.” Islamica: Jurnal Studi
Keislaman 3, No. 32 (2018): 1-44.
https://doi.org/10.15642 /islamica.2018.13.1.164-183

Assegaf, Muhammad Afif. “Pembacaan Dzikir Ratib Al-Attas Dan Al-Haddad Di Pesantren
Modern Al-Qur’an Pekalongan: Studi Living Qur’an.” Journal Of Islamic Scriptures In
Non-Arabic Societies 1, No. 1 (2024): 76-87.
https://doi.org/10.51214 /jisnas.v1il.776

Atkinson, Joshua D. “Chapter Title : Qualitative Methods.” Journey Into Social Activism,
No. May 2021 (2017): 27-64. https://doi.org/10.51214 /jisnas.v1il.776

Atkinson, Will. “From Sociological Fictions To Social Fictions: Some Bourdieusian
Reflections On The Concepts Of ‘Institutional Habitus’ And ‘Family Habitus.”” British
Journal Of Sociology Of Education 32, No. 3 (2011): 331-347.
10.1080/01425692.2011.559337

Aziz Miftahus Surur, Muhammad Anfa’u. “Memudarnya Otoritas Keagamaan? (Polemik
Nasab Habaib Di Kalangan Pondok Pesantren Al-Nahdliyin).” Asy-Syari’ah: Jurnal
Hukum Islam 10, No. 1 (February 16, 2024): 33-47.
https://doi.org/10.55210/assyariah.v10i1.1542

Berlinerblau, Jacques. “Toward A Sociology Of Heresy , Orthodoxy , And Doxa.” History Of
Religions 40, No. 4 (2001): 327-351. 10.1086/463647

Bourdieu, Pierre. Science Of Science And Reflexivity. 1st Ed. Cambridge: Polity Prees,
2004.
———, “The Field Of Cultural Production, Or: The Economic World Reversed.” Poetics
12, No. 4-5 (1983): 311-356. https://doi.org/10.1016/0304-422X(83)90012-8
Croce, Mariano. “The Habitus And The Critique Of The Present: A Wittgensteinian
Reading Of Bourdieu " S Social Theory.” American Sociological Association 33, No. 4
(2015): 327-346. 10.1177/0735275115617801

Fatonah, Dewi. “Hadith Practices In Ziarah Kubra Tradition In Palembang Arabian
Village.” Jurnal Living Hadis 6, No. 1 (2021): 135.
https://doi.org/10.14421 /livinghadis.2021.2354.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 123


https://doi.org/10.36712/sdi.v28i1.20514
https://doi.org/10.33752/tjiss.v2i2.2388
https://doi.org/10.33752/tjiss.v2i2.2388
https://doi.org/10.15642/islamica.2018.13.1.164-183
https://doi.org/10.51214/jisnas.v1i1.776
https://doi.org/10.1080/01425692.2011.559337
https://doi.org/10.55210/assyariah.v10i1.1542
https://doi.org/10.1086/463647
https://doi.org/10.1016/0304-422X(83)90012-8
https://doi.org/10.1177/0735275115617801?urlappend=%3Futm_source%3Dresearchgate.net%26utm_medium%3Darticle
https://doi.org/10.14421/livinghadis.2021.2354.

MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

Fauziah, Diva Lailatul. “Perspektif Imam Malik Dan Imam Syafi'i Tentang Kafa’ah Nasab
Terhadap Pernikahan Syarifah Dengan Kalangan Non Sayyid.” Hikmatina: Jurnal
[Imiah Hukum Keluarga Islam 4, No. 2 (2022): 23.
https://jim.unisma.ac.id/index.php/jh/article /viewFile /16747 /12920

Firmansyah, Moch, And Moch Fuad Nasvian. “Dakwah ‘Pemuda Tersesat: Gaya Bahasa
Dakwah Habib Ja’far Al Hadar.” JIIP - Jurnal lImiah Ilmu Pendidikan 5, No. 5 (2022):
1525-1533. https://doi.org/10.54371 /jiip.v5i5.599.

Hamzah, Amir. Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research) Kajian Filosofis,
Teoretis, Aplikasi, Proses, Dan Hasil Penelitian. Edited By ----. Malang: Literasi
Nusantara Abadi, 2020.

Hara, Dan O. “Capitalism And Culture: Bourdieu ’ S Field Theory.” Universitdtsverlag
Winter Gmbh 45, No. 1 (2000): 43-53.

Hasanudin, And Setiarso Gunawan. “Legitmasi Nasab Dan Strategi Dakwah Habib
Ba’alwi Dalam Perspektif Muhammadiyah.” Masterpiece: Journal Of Islamic Studies
And Social Sciences 3, No. 1 (January 8, 2025): 216-224. DOI: 10.62083/7d8qcb83
10.62083/7d8qcb83

Hidayat, Wahyu. “Muhammadiyah; Diantara Gerakan Modernis, Tajdid Dan Purifikasi.”
Jurnal Pemikiran Islam 3, No. 1 (June 30, 2023): 70-82.
https://doi.org/10.22373 /jpi.v3i1.18128.

Hurtado, Pedro S. “Assessing The Use Of Bourdieu’s Key Concepts In The Strategy-As-
Practice Field.” Competitiveness Review 20, No. 1 (2010): 52-61.

Igbal, Asep Muhammad. Internet Dan Gerakan Salafi Di Indonesia, 2019.

Lestari, Rahma, And Ahmad Fauzi. “Etnografi Virtual Terhadap Dakwah Husein Ja’far Al-
Hadar Di Media Sosial.” Khulasah : Islamic Studies Journal 5, No. 2 (2023): 22-31.
https://doi.org/10.55656 /kisj.v5i2.97.

Marsudi, Muhammad Sholeh, And Zayadi Zayadi. “Gerakan Progresif Muhammadiyah
Dalam Pembaharuan Pendidikan Islam Dan Sosial Keagamaan Di Indonesia.”
Mawa’izh Jurnal Dakwah Dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan 12, No. 2 (2021):
160-179. https://doi.org/10.32923 /maw.v12i2.2035.

Misbah, M. “Tradisi Keilmuan Pesantren Salafi.” IBDA": Jurnal Kajian Islam Dan Budaya
12, No. 2 (January 1, 2014): 241-258. https://doi.org/10.24090/ibda.v12i2.449.
Mohammad Zuhurul Fuad & Sujadi. “The Industrialization And Commodification Of
Shalawatan Tradition: Study On The Pekalongan Az-Zahir Assembly.” Jurnal
Fuaduna: Jurnal Kajian Keagamaan Dan Kemasyarakatan 8, No. 2 (2024): 181-187.

http://dx.doi.org/10.30983 /fuaduna.v8i2.9203.

Muhmmad Wildan Zaky. “Lautan Manusia Padati Alun-Alun Gresik Dalam Puncak Haul
Habib Abu Bakar Assegaf.” Kabarbaik.Co. Last Modified June 14, 2025. Accessed
September 24, 2025. Https://Kabarbaik.Co/Lautan-Manusia-Padati-Alun-Alun-
Gresik-Dalam-Puncak-Haul-Habib-Abu-Bakar-Assegaf/.

Muzakki, Akhmad. “Menghadirkan ‘Nabi’: Antara Hasrat Dan Cinta Dalam Ritus Shalawat

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 124


https://jim.unisma.ac.id/index.php/jh/article/viewFile/16747/12920
https://doi.org/10.54371/jiip.v5i5.599.
https://doi.org/10.62083/7d8qcb83
https://doi.org/10.22373/jpi.v3i1.18128.
https://doi.org/10.55656/kisj.v5i2.97.
https://doi.org/10.32923/maw.v12i2.2035.
https://doi.org/10.24090/ibda.v12i2.449.
http://dx.doi.org/10.30983/fuaduna.v8i2.9203.
https://kabarbaik.co/Lautan-Manusia-Padati-Alun-Alun-Gresik-Dalam-Puncak-Haul-Habib-Abu-Bakar-Assegaf/
https://kabarbaik.co/Lautan-Manusia-Padati-Alun-Alun-Gresik-Dalam-Puncak-Haul-Habib-Abu-Bakar-Assegaf/

Reproduksi Otoritas Habaib di Indonesia

Bersama Pada Majelis Syubbanul Muslimin.” Trilogi: Jurnal IImu Teknologi,
Kesehatan, Dan Humaniora 1, No. 1 (2020): 29-41.
https://doi.org/10.33650/trilogi.v1i1.1594.

Ningtyas, Eka. “Pierre Bourdieu, Language And Symbolic Power.” Poetika: Jurnal IImu
Sastra 3, No. 2 (December 1, 2015). https://doi.org/10.22146 /poetika.v3i2.10437.

Pribadi, Yanwar. “Fragmentation Of Ummah And Creation Of Religious Authority:
Responses To Islam Lokal’ And Islam Asing In Indonesia.” Jurnal Masyarakat Dan
Budaya 21, No. 1 (2019): 103. https://doi.org/10.14203 /jmb.v21i1.10459.

Primantiko, Retno, Iswan Iswan, And Desti Rahayu. “Implementasi Profil Pelajar
Pancasila Dalam Pembentukan Karakter Siswa Pada Kurikulum Merdeka Di Sekolah
Dasar.” Jurnal Papeda: Jurnal Publikasi Pendidikan Dasar 6, No. 2 (2024): 266-273.
https://ejournal.unimudasorong.ac.id/index.php/jurnalpendidikandasar/article/vi
ew/1848/933

Roby, Aba Fahmi, Fakultas Syariah, And Iain Jember E-Mail. “Konsep Kafa * Ah: Studi
Pandangan Habaib Di Kabupaten Jember.” Rechtenstudent Journal 1, No. December
(2020): 293-301. https://doi.org/10.35719/rch.v1i3.38.

Rumadi. “Islam Dan Otoritas Keagamaan.” Waliisongo: Jurnal Penelitian Sosial
Keagamaan 20 (2012): 25-54. https://doi.org/10.21580/ws.20.1.183.

Sallaz, Jeffrey J., And Jane Zavisca. “Bourdieu In American Sociology, 1980-2004.” Annual
Review of Sociology 33 (2007): 21-41.
https://doi.org/10.1146 /annurev.soc.33.040406.131627.

Schirone, Marco. “Field, Capital, And Habitus: The Impact Of Pierre Bourdieu On
Bibliometrics.” Quantitative Science Studies 4, No. 1 (March 1, 2023): 186-208.
https://doi.org/10.1162/qss_a_00232

Sholihah, Nurus. “Tradisi Haul Habib Ali Al-Habsyi Masyarakat Muslim Muhibbin Di
Pasar Kliwon Surakarta Tahun 1980-2006.” UNS (Sebelas Maret University), 2009.

Shorfana, Muhammad Rizky, And Ahmad Muhctar Luthfi. “Pelestarian Nilai Dan Simbol
[slam-Jawa Dalam Ruang Keagamaan Masjid Menara Kudus Perspektif Pierre
Bourdieu” 04, No. 02 (2025): 149-160.
https://doi.org/10.38073 /batuthah.v4i2.3136

Smith, Brian K. “Authority , Power , And The Definition Of " Religion ".” Réflexions
Historiques 25, No. 3 (1999): 413-422. https://www.jstor.org/stable/41299156

Surur, Aziz Miftahus. “Status Sosial Kemasyarakatan Habaib Dalam Perspektif Hadis
Nabi Dan Hukum Syariah.” Al-Tawir 10, No. 2 (2023): 147-156.
https://doi.org/10.35719 /4y6xxa57

Susanto, Dedy. “Pola Strategi Dakwah Komunitas Habaib Di Kampung Melayu
Semarang.” Dimas: Jurnal Pemikiran Agama Untuk Pemberdayaan 14, No. 1 (2014):
159-185. https://doi.org/10.21580/dms.2014.141.403.

Tinambunan, Edison R L. “Gerakan Reformasi Protestantisme Dalam Sejarah Gereja

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 125


https://doi.org/10.33650/trilogi.v1i1.1594.
https://doi.org/10.22146/poetika.v3i2.10437.
https://doi.org/10.14203/jmb.v21i1.10459.
https://ejournal.unimudasorong.ac.id/index.php/jurnalpendidikandasar/article/view/1848/933
https://ejournal.unimudasorong.ac.id/index.php/jurnalpendidikandasar/article/view/1848/933
https://doi.org/10.35719/rch.v1i3.38.
https://doi.org/10.21580/ws.20.1.183.
https://doi.org/10.1146/annurev.soc.33.040406.131627.
https://doi.org/10.1162/qss_a_00232
https://doi.org/10.38073/batuthah.v4i2.3136
https://www.jstor.org/stable/41299156
https://doi.org/10.35719/4y6xxa57
https://doi.org/10.21580/dms.2014.141.403.

MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

Katolik.” Studia Philosophica Et Theologica 17, No. 2 (2017): 99-126.

Triantoro, Dony Arung. “Ustaz Youtube: Ustaz Abdul Somad Dan Dinamika Perubahan
Otoritas Keagamaan.” Penamas 33, No. 2 (2020): 205-224.
https://doi.org/10.31330/penamas.v33i2.405

Wati, Kadek Purnama, Ni Luh Kade Dwicandra Kartika, Ni Luh Gede Ida Antari, Ni
Nengah Ayu Suartini, And Ni Nyoman Suami. “Historis Perkembangan Agama Hindu
Dari Zaman Weda Hingga Modern.” Gudang Jurnal Multidisiplin I[Imu 1, No. 3 (2023):
307-312. https://doi.org/10.59435/gjmi.v1i3.676.

Zamzam, M., M. Agus Kurniawan, And Khabibul Khoiri. “Habaib Di Pusaran Kekuasaan:
Studi Tentang Dinamika Politik Dan Agama Di Indonesia.” Al-Akmal: Jurnal Studi
Islam 3, No. 5 (2024): 9-20. https://doi.org/10.47902 /al-akmal.v3i5.320.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 126


https://doi.org/10.31330/penamas.v33i2.405
https://doi.org/10.59435/gjmi.v1i3.676.
https://doi.org/10.47902/al-akmal.v3i5.320.

