
 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 104 

 

 

REPRODUKSI OTORITAS HABAIB DI INDONESIA: Analisis Habitus, Modal, 

Arena, dan Doxa Pierre Bourdieu    
  
Muhammad Rizky Shorfana1, Fiqi Restu Subekti2, Aswar3, Ayyesa Afrilia Zalsabila4  
Magister Aqidah dan Filsafat Islam, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga1,2,3,4 

124205011003@student.uin-suka.ac.id  
 

Abstract: This study aims to explain how the religious authority of the habaib in 
Indonesia is reproduced through social and symbolic mechanisms. The focus of the study 
is directed at the question of how Pierre Bourdieu's concepts of habitus, capital, arena, 
and doxa can be used to understand the reproduction of the religious authority of the 
habaib in Indonesian Muslim society. This study analyzes the symbolic strategies and 
social practices implemented by the habaib group in maintaining and expanding their 
claims to religious authority. The approach used is qualitative with library research 
methods, with Pierre Bourdieu's works as primary sources and scientific literature related 
to the habaib and religious authority as secondary sources. The results show that religious 
practices such as haul, pilgrimage, shalawat assembly, taklim assembly, and the use of 
genealogical symbols form a religious habitus that functions to convert symbolic, cultural, 
and social capital into legitimacy of authority. In the competitive arena of religious 
authority, this process is reinforced through the production of doxa, so that the authority 
of the habaib is accepted as a religious truth that appears natural and sustainable in the 
collective consciousness of the community. 
 
Keywords: authority, Bourdieu's sociological, Habaib,  
 
Abstrak: Penelitian ini bertujuan menjelaskan bagaimana otoritas keagamaan habaib 
di Indonesia direproduksi melalui mekanisme sosial dan simbolik. Fokus kajian 
diarahkan pada pertanyaan bagaimana konsep habitus, modal, arena, dan doxa Pierre 
Bourdieu dapat digunakan untuk memahami reproduksi otoritas keagamaan habaib di 
tengah masyarakat Muslim Indonesia. Penelitian ini menganalisis strategi simbolik dan 
praksis sosial yang dijalankan kelompok habaib dalam mempertahankan serta 
memperluas klaim otoritas keagamaannya. Pendekatan yang digunakan adalah 
kualitatif dengan metode studi pustaka (library research), dengan karya-karya Pierre 
Bourdieu sebagai sumber primer serta literatur ilmiah terkait habaib dan otoritas 
keagamaan sebagai sumber sekunder. Hasil penelitian menunjukkan bahwa praktik 
keagamaan seperti haul, ziarah, majelis shalawat, majelis taklim, dan penggunaan 
simbol genealogis membentuk habitus keagamaan yang berfungsi mengonversi modal 
simbolik, budaya, dan sosial menjadi legitimasi otoritas. Dalam arena otoritas 
keagamaan yang kompetitif, proses tersebut diperkuat melalui produksi doxa, sehingga 
otoritas habaib diterima sebagai kebenaran religius yang tampak alamiah dan 
berkelanjutan dalam kesadaran kolektif umat. 

 
Kata Kunci: Habaib, otoritas, sosiologis Bourdieu 

 
 
 

Article 
History: 

Received: 18-06-2025 Revised:  25-11-2025 Accepted:  31-12-2025 

MELO: Jurnal Studi Agama-agama 
ISSN: 2798-2017 (print) , 2798-2254 (online) 
Volume 5, No 2, Desember 2025; (104-126) Available at: https://melo.iakn-toraja.ac.id 

 

mailto:24205011003@student.uin-suka.ac.id


Reproduksi Otoritas Habaib di Indonesia 
 

 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 105 

1. Pendahuluan  

Otoritas keagamaan merupakan salah satu isu sentral dalam kajian agama dan sosiologi 

kontemporer karena selalu berkaitan dengan pertanyaan mendasar: siapa yang berhak 

berbicara atas nama agama.1 Dalam sejarah Kristen, misalnya, perebutan otoritas antara 

gereja Katolik dan kelompok Protestan melahirkan perpecahan teologis yang 

memengaruhi struktur sosial Eropa.2 Dalam Hindu, legitimasi keagamaan dilekatkan 

pada kasta Brahmana, sedangkan dalam Buddha otoritas monastik sering berhadapan 

dengan kuasa politik kerajaan.3 Fakta ini menunjukkan bahwa otoritas keagamaan tidak 

pernah statis, melainkan selalu dinegosiasikan sesuai dengan konteks sosial, politik, dan 

budaya. Dalam tradisi Islam, isu otoritas juga menjadi perdebatan panjang karena 

melibatkan beragam figur, mulai dari ulama klasik, pemimpin tarekat, cendekiawan 

modernis, hingga pendakwah populer di ruang digital. Legitimasi tersebut tidak hanya 

ditentukan oleh keilmuan, tetapi juga oleh faktor nasab, kharisma, jaringan sosial, serta 

kemampuan menguasai media. Oleh sebab itu, otoritas Islam senantiasa bersifat plural, 

berlapis, dan dinamis.4 

Konteks tersebut tampak jelas di Indonesia, negara dengan populasi Muslim 

terbesar di dunia yang menghadirkan ruang publik keagamaan penuh dengan kontestasi 

simbolik. Beragam aktor terlibat dalam perebutan legitimasi, seperti ulama pesantren 

Nahdlatul Ulama, cendekiawan Muhammadiyah, pendakwah digital, hingga gerakan 

Islam transnasional. Masing-masing membawa strategi berbeda, baik melalui jaringan 

pendidikan, basis jamaah, maupun akses media dan politik. Di tengah dinamika itu, 

kelompok habaib menempati posisi yang khas karena identitas mereka sebagai 

keturunan Nabi Muhammad memberi modal simbolik yang kuat. Modal genealogis ini 

diperkuat oleh praktik keagamaan tradisional seperti haul, ziarah, dan majelis shalawat, 

yang berhasil membentuk basis pengikut loyal di berbagai daerah. Kehadiran habaib 

menegaskan bahwa otoritas keagamaan di Indonesia tidak hanya dibangun atas 

legitimasi keilmuan, melainkan juga atas strategi simbolik dan warisan sosial-budaya 

yang direproduksi lintas generasi.5 

Sejauh ini, kajian tentang habaib di Indonesia lebih banyak berfokus pada tiga 

aspek utama. Pertama, aspek nasab yang menekankan garis keturunan Nabi sebagai 

 
1 Brian K. Smith, “Authority , Power , And The Definition Of " Religion ",” Réflexions Historiques 

25, No. 3 (1999): 413–422. 
2 Edison R L Tinambunan, “Gerakan Reformasi Protestantisme Dalam Sejarah Gereja Katolik,” 

Studia Philosophica Et Theologica 17, No. 2 (2017): 99–126. 
3 Kadek Purnama Wati Et Al., “Historis Perkembangan Agama Hindu Dari Zaman Weda Hingga 

Modern,” Gudang Jurnal Multidisiplin Ilmu 1, No. 3 (2023): 307–312. 
4 Rumadi, “Islam Dan Otoritas Keagamaan,” Waliisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 20 

(2012): 25–54. 
5 Yanwar Pribadi, “Fragmentation Of Ummah And Creation Of Religious Authority: Responses To 

Islam Lokal’ And Islam Asing In Indonesia,” Jurnal Masyarakat Dan Budaya 21, No. 1 (2019): 103. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 106 

sumber legitimasi utama, Hasanudin & Setiarso Gunawan (2025),6 Alatas dkk (2022),7 

Abu Yazid Adnan Quthny & Ahmad Muzakki (2021).8 Kedua, aktivitas dakwah seperti 

majelis taklim, pembacaan maulid, dan dzikir; Susanto (2014),9 Firmansyah & Nasvian 

(2022).10 Ketiga, konsep kafa’ah dalam pernikahan yang menjaga kemurnian garis 

keturunan; Roby dkk (2020),11 Surur (2023),12 Fauziah (2022).13 Studi-studi sebelumnya 

sebagian besar menekankan aspek silsilah (nasab), praktik dakwah, dan kafa’ah di 

kalangan Habaib, namun belum secara cermat meneliti “perebutan otoritas” sebagai 

proses kontestasi simbolik dalam pemeliharaan dan pembangunan legitimasi. 

Akibatnya, mekanisme interaksi antara modal simbolik, habitus, dan bidang keagamaan 

dalam reproduksi otoritas Habaib masih kurang dipahami. Studi ini mengisi 

kesenjangan tersebut dengan menggunakan kerangka kerja Pierre Bourdieu untuk 

menganalisis praktik dan strategi simbolik yang membentuk dinamika perebutan 

otoritas keagamaan di Indonesia. 

Berdasarkan uraian tersebut, rumusan masalah penelitian ini adalah: bagaimana 

konsep habitus, modal, arena, dan doxa Pierre Bourdieu dapat menjelaskan reproduksi 

otoritas keagamaan habaib di Indonesia? Tujuan penelitian ini adalah untuk 

menganalisis strategi simbolik dan praksis sosial kelompok habaib dalam 

mempertahankan serta memperluas otoritas keagamaannya di tengah masyarakat 

Muslim Indonesia. Dengan kerangka teori sosial Pierre Bourdieu, penelitian ini 

diharapkan memberikan kontribusi konseptual dalam kajian sosiologi agama serta 

memperkaya pemahaman tentang dinamika otoritas keagamaan di Indonesia 

kontemporer. 

 

2. Metode Penelitian  

Penelitian ini menggunakan library research dengan pendekatan kualitatif. Metode ini 

dipilih karena fokus kajian terletak pada analisis teoritis dan konseptual, bukan pada 

 
6 Hasanudin And Setiarso Gunawan, “Legitmasi Nasab Dan Strategi Dakwah Habib Ba’alwi 

Dalam Perspektif Muhammadiyah,” Masterpiece: Journal Of  Islamic Studies And Social Sciences 3, No. 1 
(January 8, 2025): 216–224. 

7 Ismail Fajrie Alatas, Muhammad As’ad, And Fathurrochman Karyadi, “Sejarah Hubungan 
Habaib Dan Nahdlatul Ulama (Nu),” Tebuireng: Journal Of Islamic Studies And Society 2, No. 2 (2022): 87–
101. 

8 Abu Yazid Adnan Quthny and Ahmad Muzakki, “Urgensi Nasab Dalam Islam Dan Silsilah Nasab 
Habaib Di Indonesia,” Asy-Syari’ah : Jurnal Hukum Islam 7, no. 2 (2021): 131–151. 

9 Dedy Susanto, “Pola Strategi Dakwah Komunitas Habaib Di Kampung Melayu Semarang,” 
Dimas: Jurnal Pemikiran Agama untuk Pemberdayaan 14, no. 1 (2014): 159–185. 

10 Moch Firmansyah and Moch Fuad Nasvian, “Dakwah ‘Pemuda Tersesat: Gaya Bahasa Dakwah 
Habib Ja’far Al Hadar,’” JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan 5, no. 5 (2022): 1525–1533. 

11 Aba Fahmi Roby, Fakultas Syariah, and Iain Jember E-mail, “Konsep Kafa ’ Ah : Studi 
Pandangan Habaib Di Kabupaten Jember,” Rechtenstudent Journal 1, no. December (2020): 293–301. 

12 Aziz Miftahus Surur, “Status Sosial Kemasyarakatan Habaib Dalam Perspektif Hadis Nabi Dan 
Hukum Syariah,” Al-Tawir 10, no. 2 (2023): 147–156. 

13 Diva Lailatul Fauziah, “Perspektif Imam Malik Dan Imam Syafi’i Tentang Kafa’ah Nasab 
Terhadap Pernikahan Syarifah Dengan Kalangan Non Sayyid,” Hikmatina: Jurnal Ilmiah Hukum Keluarga 
Islam 4, no. 2 (2022): 23. 



Reproduksi Otoritas Habaib di Indonesia 
 

 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 107 

observasi lapangan. Pendekatan ini memungkinkan peneliti menelusuri berbagai 

literatur untuk memahami fenomena otoritas keagamaan habaib secara mendalam dan 

kontekstual.14 Selain itu, sifat kualitatif dari penelitian ini menekankan interpretasi dan 

pemaknaan simbolik, bukan sekadar pencatatan data kuantitatif.15 Dengan demikian, 

penelitian diarahkan untuk menggali dinamika sosial dan kultural yang membentuk 

otoritas keagamaan, bukan hanya melihat fenomena secara permukaan. Otoritas 

keagamaan dipandang sebagai konstruksi sosial yang dinamis, sehingga membutuhkan 

pendekatan yang bersifat reflektif. Oleh sebab itu, metode ini dinilai paling sesuai 

dengan tujuan penelitian. 

Data yang digunakan dalam penelitian ini terbagi dalam dua kategori besar. 

Pertama adalah sumber primer, berupa karya-karya yang menjelaskan konsep habitus 

modal, arena, dan doxa, serta literatur utama mengenai kelompok habaib. Kedua adalah 

sumber sekunder, berupa artikel jurnal, buku, laporan penelitian terdahulu, serta berita 

ilmiah dari sumber yang kredibel.16 Penggunaan dua kategori data ini dimaksudkan 

untuk saling melengkapi, sehingga analisis memiliki landasan teoretis yang kuat 

sekaligus didukung oleh konteks empiris yang relevan. Sumber primer menyediakan 

kerangka konseptual untuk menganalisis fenomena, sedangkan sumber sekunder 

memperlihatkan dinamika nyata otoritas keagamaan habaib di Indonesia. Kombinasi 

tersebut menghasilkan data yang komprehensif. Data inilah yang kemudian dijadikan 

dasar dalam proses pengumpulan dan analisis. 

Proses pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan cara 

menelusuri literatur dari perpustakaan, repositori digital, dan database jurnal akademik 

seperti Scopus, DOAJ, dan Google Scholar. Penelusuran dilakukan menggunakan kata 

kunci yang relevan, misalnya “religious authority”, “habaib”, dan “Pierre Bourdieu”. 

Setelah terkumpul, data diseleksi berdasarkan kriteria keaslian, relevansi, dan 

kredibilitas agar sumber yang digunakan benar-benar dapat dipertanggungjawabkan 

secara akademik. Literatur yang tidak memenuhi kriteria, seperti tulisan populer tanpa 

basis metodologis, tidak diikutsertakan. Dengan demikian, penelitian ini hanya 

menggunakan data yang memiliki kualitas akademik memadai. Proses ini dilakukan 

secara hati-hati untuk memastikan data yang dipakai benar-benar mendukung analisis. 

Setelah pengumpulan selesai, data siap untuk dianalisis lebih lanjut.17 

 
14 Amir Hamzah, Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research) Kajian Filosofis, Teoretis, 

Aplikasi, Proses, Dan Hasil Penelitian, Ed. ---- (Malang: Literasi Nusantara Abadi, 2020). 
15 Joshua D. Atkinson, “Chapter Title : Qualitative Methods,” Journey Into Social Activism, No. May 

2021 (2017): 27–64. 
16 Bourdieu, (2004) 
17 Hamzah, Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research) Kajian Filosofis, Teoretis, Aplikasi, 

Proses, Dan Hasil Penelitian. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 108 

Tahap berikutnya adalah analisis data menggunakan analisis tematik yang 

dipadukan dengan kerangka teori Pierre Bourdieu.18 Analisis tematik dilakukan dengan 

cara mengidentifikasi isu-isu pokok dalam literatur, lalu mengelompokkannya ke dalam 

tema yang lebih terarah. Tema utama yang ditemukan meliputi habitus keagamaan 

habaib, pemanfaatan modal simbolik dan kultural, dinamika arena otoritas, serta 

transformasi praktik menjadi doxa.19 Setiap tema kemudian ditafsirkan menggunakan 

konsep-konsep Bourdieu untuk melihat pola dan keterkaitan sosial yang melandasi 

otoritas keagamaan. Dengan pendekatan ini, analisis tidak hanya menghasilkan 

deskripsi, tetapi juga penafsiran kritis terhadap strategi simbolik yang dijalankan 

habaib. Hasil kajian diharapkan mampu memperlihatkan bagaimana otoritas keagamaan 

tidak hanya dilegitimasi secara teologis, melainkan juga direproduksi melalui 

mekanisme sosial dan kultural. Dengan demikian, metode penelitian ini memberikan 

gambaran yang komprehensif tentang reproduksi otoritas keagamaan habaib di 

Indonesia.  

 

3. Hasil dan Pembahasan  

Habitus Habaib     

Dalam konsep pemikiran Bourdieu, habitus merupakan sistem disposisi yang tertanam 

dalam diri setiap individu maupun kelompok, hasil dari proses internalisasi pengalaman 

sosial sepanjang sejarahnya. Habitus sendiri dapat membentuk cara berpikir, 

merasakan, dan bertindak, sehingga praktik sosial tampak seolah-olah alamiah padahal 

merupakan hasil konstruksi historis. Pada ranah keagamaan, habitus sendiri memiliki 

peran penting dalam membentuk pola ibadah, tradisi, juga interaksi sosial antar umat. 

Habitus juga tidak hanya memengaruhi perilaku lahiriah, tetapi juga menjadi dasar 

legitimasi simbolik dalam masyarakat.20  

Habitus para habaib dalam konteks penelitian ini tercermin melalui praktik 

ibadah dan tradisi keagamaan yang diwariskan lintas generasi. Walaupun terdapat 

variasi dalam cara pelaksanaannya, sebagian besar habaib tetap mempertahankan pola-

pola keagamaan tertentu yang telah menjadi identitas kolektif mereka. Praktik tersebut 

tidak lahir secara tiba-tiba, melainkan bersumber pada dalil al-Qur’an dan hadis yang 

kemudian diinternalisasi dalam kehidupan sehari-hari. Dari sinilah terbentuk kebiasaan 

yang tampak alamiah, padahal sesungguhnya merupakan hasil konstruksi historis dan 

kultural yang terus direproduksi. Aktivitas seperti pembacaan shalawat, 

penyelenggaraan haul, ziarah, majelis taklim, hingga penggunaan simbol genealogis 

menjadi contoh konkret dari habitus tersebut. Masing-masing praktik tidak hanya 

 
18 Muhammad Rizky Shorfana and Ahmad Muhctar Luthfi, “Pelestarian Nilai Dan Simbol Islam-

Jawa Dalam Ruang Keagamaan Masjid Menara Kudus Perspektif Pierre Bourdieu” 04, no. 02 (2025): 149–
160. 

19 Bourdieu, Science Of Science And Reflexivity. 
20 Mariano Croce, “The Habitus And The Critique Of The Present : A Wittgensteinian Reading Of 

Bourdieu ’ S Social Theory,” American Sociological Association 33, No. 4 (2015): 327–346. 



Reproduksi Otoritas Habaib di Indonesia 
 

 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 109 

memiliki dasar normatif dalam ajaran Islam, tetapi juga fungsi sosial yang menguatkan 

otoritas keagamaan habaib di mata umat. Untuk memperjelas hubungan antara dalil, 

praktik, dan fungsi sosial tersebut, berikut disajikan ringkasan dalam bentuk tabel. 

Tabel 1: Habitus Habaib 

Habitus 

Habaib 
Dalil/Dasar Fungsi Sosial 

Pembacaan 

Shalawat & Maulid 

QS. Al-Ahzab [33]:56; 

HR. Muslim (keutamaan 

shalawat) 

Menguatkan identitas 

keagamaan   dan legitimasi 

sosial habaib 

Penyelenggara

an Haul 

HR. Abu Dawud 

(ziarah Nabi ke Uhud setiap 

tahun) 

Menjaga kesinambungan 

genealogis dan jaringan sosial 

Ziarah Kubur 
HR. Muslim (anjuran 

ziarah kubur) 

Membangun solidaritas 

komunitas dan kontinuitas 

spiritual 

Majelis Taklim 

& Dzikir 

QS. Ali Imran [3]:104; 

HR. Muslim (keutamaan 

majelis dzikir) 

Memperluas pengaruh 

sosial dan memperkokoh 

jaringan jamaah 

Penggunaan 

Simbol Genealogis 

HR. Muslim & 

Tirmidzi (Ahlul Bait sebagai 

pegangan) 

Menegaskan identitas 

genealogis dan legitimasi 

simbolik 

 

Tabel di atas memperlihatkan bahwa terdapat sejumlah praktik utama yang 

secara konsisten dijalankan oleh habaib dan telah menjadi bagian dari habitus mereka. 

Praktik-praktik ini tidak hanya berakar pada dalil al-Qur’an dan hadis, tetapi juga 

diwariskan secara turun-temurun sebagai pola sosial yang dianggap wajar. Karena 

dijalankan secara berulang dan diterima luas oleh masyarakat, aktivitas-aktivitas ini 

membentuk disposisi khas yang melekat dalam kehidupan sehari-hari habaib. Untuk 

memahami lebih jauh bagaimana kebiasaan tersebut bekerja dalam membentuk 

identitas dan otoritas habaib, masing-masing habitus perlu dijelaskan secara lebih 

mendalam. 

Salah satu praktik paling menonjol dalam tradisi keagamaan adalah pembacaan 

shalawat dan maulid. QS. Al-Ahzab (33):56 menegaskan bahwa Allah dan para malaikat 

bershalawat kepada Nabi , sementara hadis riwayat Muslim menegaskan bahwa siapa 

yang bershalawat sekali, maka Allah akan bershalawat kepadanya sepuluh kali. Dalil ini 

menjadikan shalawat bukan sekadar ibadah sunnah, melainkan ekspresi cinta kepada 

Rasulullah. Dalam tradisi habaib, praktik shalawat dilembagakan melalui pembacaan 

maulid yang diselenggarakan pada berbagai kesempatan, seperti maulid Simtudduror, 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 110 

Diba’, dan kegiatan serupa lainnya.21 Contohnya dapat dilihat pada Majelis Ahbaabul 

Musthofa yang dipimpin Habib Syech bin Abdul Qadir Assegaf di Solo,22 serta Majelis 

Maulid dan Taklim Assyifa’ yang diadakan oleh Habib Ali Zainal Abidin Assyegaf.23 

Majelis-majelis tersebut tidak hanya menjadi ruang spiritual untuk melantunkan 

shalawat, tetapi juga menjadi arena sosialisasi nilai-nilai keislaman, media konsolidasi 

jamaah, dan sarana memperkuat jaringan sosial-keagamaan. Dengan cara ini, 

pembacaan shalawat dan maulid berfungsi sebagai habitus yang mereproduksi 

kedekatan emosional umat kepada Nabi sekaligus meneguhkan otoritas simbolik habaib 

dalam lanskap religius masyarakat. 

Selain itu, tradisi yang tak kalah penting adalah penyelenggaraan haul. Praktik ini 

berakar pada teladan Rasulullah yang rutin menziarahi para syuhada Uhud setiap tahun 

. Dalam tradisi habaib, haul menjadi sarana untuk mengenang jasa leluhur sekaligus 

menegaskan kesinambungan genealogis. Contohnya adalah Haul Habib Ali bin 

Muhammad Al-Habsyi yang dikenal sebagai Haul Solo dan rutin dihadiri ribuan 

jamaah,24 serta Haul Habib Abu Bakar Assegaf di Gresik yang menjadi agenda tahunan 

masyarakat setempat.25 Karena dilaksanakan secara berkala dan diwariskan lintas 

generasi, praktik haul membentuk pola perilaku kolektif yang dianggap wajar dan 

menjadi bagian dari kehidupan religius umat. Dengan begitu, dapat dikatakan bahwa 

haul merupakan habitus yang menanamkan nilai penghormatan terhadap leluhur 

sekaligus memperkuat legitimasi simbolik habaib di mata jamaah.26 

Lebih jauh, aktivitas yang juga sering dijumpai ialah ziarah kubur. Nabi 

Muhammad bersabda: “Dulu aku melarang kalian berziarah kubur, maka sekarang 

berziarahlah, karena sesungguhnya ia mengingatkan kalian kepada akhirat” (HR. 

Muslim). Hadis ini menjadikan ziarah sebagai amalan yang dianjurkan. Dalam tradisi 

habaib, ziarah biasanya dilakukan ke makam leluhur atau tokoh habaib lain yang 

dihormati. Aktivitas ini mengandung makna spiritual sekaligus sosial, yaitu mengingat 

kematian, menghormati pendahulu, dan memperkuat ikatan komunitas.27 Karena 

 
21 Akhmad Muzakki, “Menghadirkan ‘Nabi’: Antara Hasrat Dan Cinta Dalam Ritus Shalawat 

Bersama Pada Majelis Syubbanul Muslimin,” Trilogi: Jurnal Ilmu Teknologi, Kesehatan, Dan Humaniora 1, 
No. 1 (2020): 29–41. 

22 Ahmad Zaenal Abidin, Habib Syech, Ed. Masduki, 1st Ed. (Yogyakarta: Laksana, 2019). 
23 Mohammad Zuhurul Fuad & Sujadi, “The Industrialization And Commodification Of 

Shalawatan Tradition: Study On The Pekalongan Az-Zahir Assembly,” Jurnal Fuaduna: Jurnal Kajian 
Keagamaan Dan Kemasyarakatan 8, No. 2 (2024): 181–187. 

24 Nurus Sholihah, “Tradisi Haul Habib Ali Al-Habsyi Masyarakat Muslim Muhibbin Di Pasar 
Kliwon Surakarta Tahun 1980-2006” (UNS (Sebelas Maret University), 2009). 

25 Muhmmad Wildan Zaky, “Lautan Manusia Padati Alun-Alun Gresik Dalam Puncak Haul Habib 
Abu Bakar Assegaf,” Kabarbaik.Co, Last Modified June 14, 2025, Accessed September 24, 2025, 
Https://Kabarbaik.Co/Lautan-Manusia-Padati-Alun-Alun-Gresik-Dalam-Puncak-Haul-Habib-Abu-Bakar-
Assegaf/. 

26 Marco Schirone, “Field, Capital, And Habitus: The Impact Of Pierre Bourdieu On 
Bibliometrics,” Quantitative Science Studies 4, No. 1 (March 1, 2023): 186–208. 

27 Dewi Fatonah, “Hadith Practices In Ziarah Kubrā Tradition In Palembang Arabian Village,” 
Jurnal Living Hadis 6, No. 1 (2021): 135. 



Reproduksi Otoritas Habaib di Indonesia 
 

 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 111 

dilaksanakan berulang dan diterima sebagai sesuatu yang wajar, ziarah kubur menjadi 

bagian dari habitus kolektif habaib. Praktik ini menegaskan kesinambungan sejarah dan 

membangun legitimasi simbolik yang menopang otoritas mereka.28 

Praktik penting lainnya adalah majelis taklim dan dzikir. QS. Ali Imran (3):104 

menekankan pentingnya umat yang menyeru kepada kebaikan, sementara hadis riwayat 

Muslim menyebutkan keutamaan majelis dzikir yang diliputi rahmat dan dikelilingi 

malaikat. Habaib menjadikan majelis sebagai media dakwah, tempat transfer ilmu, 

sekaligus arena konsolidasi simbolik. Melalui majelis, mereka memperkuat kedekatan 

dengan jamaah dan memperluas jaringan sosial. Rutinitas majelis menjadikan pola ini 

mengakar dalam kehidupan umat dan meneguhkan posisi habaib sebagai ulama pewaris 

tradisi keilmuan. Dengan demikian, majelis taklim dan dzikir dapat dipahami sebagai 

habitus yang memadukan dimensi religius, sosial, dan simbolik.29 

Terakhir, penggunaan simbol genealogis juga membentuk habitus khas habaib. 

Hadis Nabi yang diriwayatkan Muslim dan Tirmidzi menegaskan pentingnya ahlul bait 

sebagai pegangan umat, yang memberi legitimasi khusus bagi keturunan Nabi. Dalam 

praktiknya, hal ini diwujudkan melalui gelar “sayyid” atau “habib”, pakaian tertentu, 

serta narasi tentang nasab. Simbol-simbol ini berfungsi mempertegas identitas 

genealogis sekaligus membangun otoritas simbolik di mata masyarakat. Karena 

diwariskan lintas generasi dan diterima luas, simbol genealogis menjadi kebiasaan yang 

tampak alamiah. Dengan demikian, simbol ini tidak hanya menegaskan identitas, tetapi 

juga berperan dalam reproduksi otoritas keagamaan habaib . 

Dari uraian di atas dapat dilihat bahwa habitus habaib terbentuk dari kombinasi 

dalil normatif, warisan tradisi, dan internalisasi sosial yang berlangsung lintas generasi. 

Habitus ini bekerja sebagai disposisi yang memandu tindakan, menjadikan praktik 

keagamaan terasa alamiah, sekaligus memperkuat legitimasi simbolik di hadapan 

masyarakat. Dengan perspektif Bourdieu, habitus para habaib menjelaskan bagaimana 

otoritas keagamaan tidak hanya lahir dari nasab atau keilmuan, tetapi juga dari pola 

sosial yang direproduksi terus-menerus. Habitus ini menjadi dasar penting yang 

kemudian berinteraksi dengan modal-modal lain yang dimiliki habaib, sebagaimana 

akan dibahas pada bagian berikutnya. 

Modal Simbolik, Budaya, dan Sosial 

Dalam kerangka teori Pierre Bourdieu, modal dipahami sebagai sumber daya yang dapat 

digunakan aktor sosial untuk mempertahankan atau memperluas posisinya dalam suatu 

arena. Modal tidak selalu berbentuk ekonomi, tetapi juga mencakup modal simbolik, 

 
28 Schirone, “Field, Capital, And Habitus: The Impact Of Pierre Bourdieu On Bibliometrics.” 
29 Muhammad Afif Assegaf, “Pembacaan Dzikir Ratib Al-Attas Dan Al-Haddad Di Pesantren 

Modern Al-Qur’an Pekalongan: Studi Living Qur’an,” Journal Of Islamic Scriptures In Non-Arabic Societies 1, 
No. 1 (2024): 76–87. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 112 

budaya, dan sosial yang kerap lebih menentukan dalam praktik sosial-keagamaan.30 

Modal-modal tersebut memiliki nilai ketika diakui dan dilegitimasi oleh masyarakat 

sebagai sesuatu yang sah untuk menopang otoritas.31 Dalam konteks habaib, keunggulan 

nasab, penguasaan ilmu agama, dan jaringan sosial yang luas merupakan modal utama 

yang menopang otoritas keagamaan mereka. Ketiga bentuk modal ini bekerja secara 

bersamaan, sehingga menjadikan posisi habaib relatif kuat di tengah masyarakat Muslim 

Indonesia. 

 
Gambar 1: Struktur Modal Habib dan Fungsi Reproduktifnya 

Pertama, modal simbolik para habaib bersumber dari identitas genealogis 

mereka sebagai keturunan Nabi Muhammad. Identitas ini tidak hanya diwariskan 

melalui silsilah, tetapi juga dilembagakan dalam simbol-simbol sosial seperti gelar 

“sayyid” atau “habib”, pakaian khas, dan narasi tentang garis keturunan. Pengakuan 

masyarakat terhadap keistimewaan nasab ini merupakan bentuk kapitalisasi simbol 

yang bernilai tinggi, sehingga menempatkan habaib pada posisi istimewa. Modal 

simbolik ini memiliki kekuatan karena masyarakat memandangnya sahih, bukan karena 

adanya aturan formal, tetapi karena keyakinan kolektif yang memberi legitimasi.32 

 Itulah sebabnya modal ini berbeda dengan modal budaya: ia bukan diperoleh 

melalui pendidikan atau keterampilan, melainkan melalui warisan simbol yang dianggap 

suci. Misalnya, seorang habib yang baru pulang dari masa belajarnya (baik di pondok 

pesantren atau lembaga lainnya), pun sudah dihormati sejak awal, bahkan sebelum ia 

menunjukkan kapasitas keilmuan. Dengan begitu, modal simbolik ini menjadi fondasi 

utama bagi habaib untuk memperoleh otoritas keagamaan dan sulit disaingi kelompok 

lain, karena legitimasi genealogis tidak bisa direkayasa. 

 
30 Pierre Bourdieu, “The Field Of Cultural Production, Or: The Economic World Reversed,” 

Poetics 12, No. 4–5 (1983): 311–356. 
31 Dan O Hara, “Capitalism And Culture : Bourdieu ’ S Field Theory,” Universitätsverlag Winter 

Gmbh 45, No. 1 (2000): 43–53. 
32 Abu Yazid Adnan Quthny And Ahmad Muzakki, “Urgensi Nasab Dalam Islam Dan Silsilah 

Nasab Habaib Di Indonesia.” 



Reproduksi Otoritas Habaib di Indonesia 
 

 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 113 

Kedua, modal budaya habaib terletak pada penguasaan ilmu agama, tradisi 

intelektual, dan kapasitas dakwah yang mereka kembangkan. Banyak habaib 

mengenyam pendidikan di pesantren besar, bahkan ada yang menempuh studi di Timur 

Tengah, sehingga otoritas keilmuan mereka diakui. Penguasaan kitab kuning, 

kemampuan memberi ceramah, dan tradisi menulis karya keagamaan menjadi modal 

budaya yang meneguhkan posisi mereka sebagai ulama.33 

Modal budaya ini penting karena memperkuat legitimasi simbolik yang sudah 

mereka miliki dari nasab. Tanpa modal budaya, seorang habib berpotensi kehilangan 

wibawa karena dianggap hanya mengandalkan garis keturunan. Sebaliknya, ketika 

modal budaya dikombinasikan dengan modal simbolik, maka pengaruh mereka semakin 

luas dan legitimasi semakin kokoh. Contoh konkret dapat dilihat pada sejumlah habaib 

yang aktif mengisi majelis taklim, menulis buku, atau menjadi pengajar di lembaga 

pendidikan Islam; peran ini memperlihatkan modal budaya yang nyata. Maka dari itu, 

modal budaya ini juga berfungsi sebagai penguat otoritas, sekaligus sarana untuk 

mengkonversi keunggulan simbolik menjadi otoritas intelektual yang diakui.34 

 Ketiga, modal sosial habaib muncul dari jaringan kekerabatan, ikatan jamaah, 

serta hubungan dengan berbagai tokoh dan organisasi Islam. Modal ini terbentuk 

melalui relasi sosial yang luas, baik antar habaib, dengan santri, maupun dengan 

masyarakat umum. Habaib kerap memiliki posisi sentral dalam komunitasnya karena 

dianggap sebagai penghubung spiritual sekaligus pemimpin sosial. Jaringan sosial ini 

memberi mereka akses ke sumber daya, basis pengikut yang loyal, dan kesempatan 

memperluas pengaruh. Modal sosial juga bisa bertransformasi menjadi modal simbolik 

ketika dukungan jamaah memperkuat legitimasi moral mereka. Misalnya, haul besar-

besaran yang dihadiri ribuan jamaah tidak hanya meneguhkan tradisi, tetapi juga 

memperlihatkan luasnya basis sosial habaib. Hal ini memberi bobot tambahan bagi 

klaim otoritas keagamaan mereka di ruang publik. Dengan demikian, modal sosial tidak 

hanya melengkapi modal simbolik dan budaya, tetapi juga menjadi instrumen strategis 

yang memungkinkan reproduksi otoritas secara berkelanjutan.35 

Dari uraian di atas tampak bahwa modal simbolik, budaya, dan sosial bukanlah 

elemen yang terpisah, melainkan saling melengkapi dalam menopang otoritas habaib. 

Modal simbolik memberikan legitimasi awal melalui nasab, modal budaya memperkuat 

kapasitas intelektual dan dakwah, sementara modal sosial memperluas pengaruh 

melalui jaringan jamaah dan hubungan politik. Ketiga modal ini bekerja secara sinergis, 

sehingga menjadikan posisi habaib tetap kuat meskipun menghadapi perubahan sosial 

yang dinamis. Dalam perspektif Bourdieu, modal-modal ini menjelaskan bagaimana 

 
33 Susanto, “Pola Strategi Dakwah Komunitas Habaib Di Kampung Melayu Semarang.” 
34 Jeffrey J. Sallaz And Jane Zavisca, “Bourdieu In American Sociology, 1980-2004,” Annual 

Review Of Sociology 33 (2007): 21–41. 
35 M. Zamzam, M. Agus Kurniawan, And Khabibul Khoiri, “Habaib Di Pusaran Kekuasaan: Studi 

Tentang Dinamika Politik Dan Agama Di Indonesia,” Al-Akmal: Jurnal Studi Islam 3, No. 5 (2024): 9–20. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 114 

otoritas keagamaan habaib direproduksi dan dipertahankan dalam arena sosial-

keagamaan Indonesia.36 

Arena Otoritas Keagamaan 

Dalam teori Pierre Bourdieu, arena dipahami sebagai ruang sosial tempat aktor-aktor 

membawa modal masing-masing untuk berkompetisi, mempertahankan posisi, dan 

memperoleh legitimasi. Arena bukan sekadar wadah netral, melainkan sebuah ruang 

yang penuh dengan pertarungan simbolik, di mana setiap pihak berusaha 

mendefinisikan kebenaran dan memonopoli otoritas. Keberhasilan dalam arena 

ditentukan oleh kemampuan mengelola modal, baik simbolik, budaya, sosial, maupun 

ideologis, dan mengonversinya menjadi sumber kekuasaan yang diakui masyarakat.37 

Dengan kerangka ini, arena otoritas keagamaan di Indonesia dapat dipahami sebagai 

medan pertarungan antara berbagai organisasi dan figur yang memiliki klaim atas 

legitimasi Islam. NU, Muhammadiyah, ustaz digital, gerakan transnasional, dan habaib 

sama-sama hadir di dalamnya dengan membawa strategi dan modal yang berbeda. Hal 

ini menjadikan otoritas keagamaan di Indonesia tidak tunggal, melainkan multipolar 

dan selalu dinamis.38 

Salah satu organisasi yang memiliki otoritas keagamaan yang paling kuat di 

Indonesia ialah Nahdlatul Ulama (NU), merupakan aktor dominan dalam arena otoritas 

keagamaan Indonesia karena modal budaya yang sangat kuat. Organisasi ini 

mengandalkan jaringan pesantren, sanad keilmuan klasik, serta figur kiai karismatik 

yang berakar di masyarakat pedesaan. Tradisi ritual seperti tahlil, maulid, dan haul 

memperkuat legitimasi NU sekaligus mendekatkannya pada tradisi yang juga dijaga oleh 

habaib. Namun, perbedaan mendasar terletak pada sumber otoritas: NU menekankan 

sanad keilmuan, sementara habaib mengandalkan nasab Nabi. Persaingan terjadi ketika 

jamaah menimbang siapa yang lebih otoritatif untuk diikuti. Meski demikian, NU dan 

habaib sering kali bersinergi dalam acara keagamaan besar, sehingga modal budaya NU 

dapat bertemu dengan modal simbolik habaib. Situasi ini menjadikan NU sekaligus rival 

dan mitra strategis bagi habaib dalam memperkuat otoritas keagamaan.39 

Berbeda dengan NU, Muhammadiyah membawa wajah Islam modern dan 

rasional ke dalam arena. Organisasi ini memiliki modal budaya berupa sekolah, 

universitas, rumah sakit, dan amal usaha yang tersebar luas di seluruh Indonesia. 

Muhammadiyah menekankan purifikasi ajaran Islam, sehingga praktik keagamaan 

tradisional seperti tahlil, maulid, atau ziarah kubur yang dipelihara habaib sering 

 
36 Eka Ningtyas, “Pierre Bourdieu, Language And Symbolic Power,” Poetika: Jurnal Ilmu Sastra 3, 

No. 2 (December 1, 2015). 
37 Bourdieu, “The Field Of Cultural Production, Or: The Economic World Reversed.” 
38 Anggi Afriansyah, “Konstruksi, Kontestasi, Fragmentasi, Dan Pluralisasi Otoritas Keagamaan 

Indonesia Kontemporer,” Studia Islamika : Indonesian Journal For Islamic Studies 28, No. 1 (2021): 227–
244. 

39 Afidatul Asmar, “Genealogi Dan Strategi Dakwah Kultural Nu,” Islamica: Jurnal Studi Keislaman 
3, No. 32 (2018): 1–44. 



Reproduksi Otoritas Habaib di Indonesia 
 

 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 115 

menjadi sasaran kritik. Persaingan dengan habaib di sini bersifat epistemik, yaitu antara 

pendekatan skriptural-modern dengan tradisi historis-genealogis. Meski kritik 

Muhammadiyah kuat secara rasional, habaib tetap memiliki daya tarik karena mampu 

memelihara ikatan emosional jamaah melalui ritual penuh simbol spiritual. Dengan 

demikian, persaingan antara Muhammadiyah dan habaib memperlihatkan benturan 

modernitas dengan tradisi. Keduanya tetap bertahan karena memainkan modal yang 

berbeda dalam arena keagamaan.40 

Sementara itu, ustad digital muncul sebagai fenomena baru yang mengubah 

wajah otoritas keagamaan di Indonesia. Legitimasi mereka tidak berasal dari sanad atau 

nasab, melainkan dari popularitas di media sosial dan kemampuan membangun 

kedekatan dengan audiens. Modal sosial berupa jumlah pengikut, kemampuan retoris, 

serta penguasaan platform digital memberi mereka keunggulan di kalangan generasi 

muda.41 Persaingan dengan habaib muncul karena modal genealogis tidak serta-merta 

berpengaruh dalam dunia maya yang lebih menekankan personal branding dan 

visualisasi. Meski begitu, sebagian habaib mulai merespons dengan aktif berdakwah di 

media sosial seperti, mengonversi modal genealogis ke ranah digital. Namun, tidak 

semua habaib mampu beradaptasi dengan cepat, sehingga sebagian besar masih 

mempertahankan basis tradisional. Pertarungan dengan ustaz digital menunjukkan 

pergeseran arena keagamaan dari ruang fisik ke ruang virtual. 

Adapun gerakan Islam transnasional seperti Salafi, Hizbut Tahrir Indonesia, dan 

Ikhwanul Muslimin membawa dinamika yang berbeda. Modal utama mereka adalah 

ideologi global yang ditransmisikan melalui jaringan lintas batas negara, literatur 

keagamaan, dan program kaderisasi. Mereka kerap menolak praktik keagamaan 

tradisional, termasuk yang dijaga oleh habaib, dengan menyebutnya bid‘ah atau 

khurafat.42 Hal ini menciptakan ketegangan, terutama karena gerakan transnasional 

menampilkan klaim kebenaran yang dianggap lebih murni. Namun, modal ideologis 

global sering sulit diterima masyarakat luas karena kurang sesuai dengan kultur lokal. 

Di sinilah habaib memiliki keunggulan, karena legitimasi genealogis dan tradisi mereka 

sudah lama berakar dalam budaya Indonesia. Dengan demikian, persaingan ini 

memperlihatkan benturan antara ideologi global dengan legitimasi lokal yang mapan. 

Meskipun demikian, para habaib tidak sepenuhnya berdiri independen dari 

kelompok-kelompok lain. Ada habaib yang menempati posisi penting dalam NU, seperti 

Habib Luthfi bin Yahya yang menjadi Rais Aam Jam’iyyah Ahlith Thariqah al-Mu’tabarah 

an-Nahdliyah.43 Bahkan, sebagian habaib muda aktif berdakwah di dunia digital, 

 
40 Muhammad Sholeh Marsudi And Zayadi Zayadi, “Gerakan Progresif Muhammadiyah Dalam 

Pembaharuan Pendidikan Islam Dan Sosial Keagamaan Di Indonesia,” Mawa’izh Jurnal Dakwah Dan 
Pengembangan Sosial Kemanusiaan 12, No. 2 (2021): 160–179. 

41 Dony Arung Triantoro, “Ustaz Youtube: Ustaz Abdul Somad Dan Dinamika Perubahan Otoritas 
Keagamaan,” Penamas 33, No. 2 (2020): 205–224. 

42 Asep Muhammad Iqbal, Internet Dan Gerakan Salafi Di Indonesia, 2019. 
43 Alatas, As’ad, And Karyadi, “Sejarah Hubungan Habaib Dan Nahdlatul Ulama (Nu).” 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 116 

menggunakan YouTube atau Instagram untuk menjangkau generasi baru.44 Di sisi lain, 

tidak sedikit pula habaib yang dekat dengan gerakan transnasional, mengadopsi 

pandangan purifikasi atau politik Islam lintas negara. Hal ini menunjukkan bahwa 

habaib mampu menanamkan diri dalam berbagai arena, meskipun tetap 

mempertahankan identitas mereka sebagai bagian dari jaringan kehabiban tradisional. 

Kondisi ini pada akhirnya memperlihatkan keunikan strategi habaib dalam 

mempertahankan otoritas keagamaan. Dengan masuk ke berbagai kelompok seperti NU, 

mereka tidak hanya memperluas jaringan, tetapi juga memperkaya modal simbolik 

mereka. Keterhubungan dengan NU memberi mereka legitimasi keilmuan, dunia digital 

memberi mereka audiens muda, dan gerakan transnasional memberi mereka jejaring 

global. Keberadaan di berbagai arena ini menjadikan otoritas habaib semakin elastis dan 

sulit digeser oleh kelompok manapun. Namun, fleksibilitas ini juga menimbulkan risiko 

hilangnya identitas tunggal, karena legitimasi mereka bercampur dengan pengaruh dari 

berbagai arus pemikiran.45 

Dengan demikian, posisi habaib dalam arena otoritas keagamaan Indonesia dapat 

dipahami sebagai kombinasi antara keunggulan simbolik genealogis dan kemampuan 

berafiliasi ke berbagai kelompok. Mereka bukan otoritas yang berdiri sendiri, tetapi 

aktor yang cerdas menempatkan diri dalam berbagai arena untuk memperkuat 

legitimasi. Justru karena keterhubungan inilah, habaib mampu bertahan meskipun 

menghadapi persaingan dari organisasi besar, figur populer, maupun ideologi global. 

Dari perspektif Bourdieu, strategi ini memperlihatkan kemampuan konversi modal yang 

khas, di mana nasab Nabi sebagai modal simbolik diperkaya dan diperluas melalui 

afiliasi dengan aktor-aktor lain. Akhirnya, kekuatan habaib bukan hanya terletak pada 

garis keturunan, tetapi juga pada kelenturan sosial mereka dalam memainkan peran di 

berbagai arena sekaligus. 

Produksi Doxa 

Dalam kerangka teori Pierre Bourdieu, doxa dipahami sebagai seperangkat keyakinan 

dan praktik yang diterima masyarakat sebagai kebenaran tanpa dipertanyakan. Doxa 

hadir seolah-olah alamiah, padahal ia merupakan hasil konstruksi sosial yang terus 

direproduksi. Proses produksi doxa sangat menentukan dalam arena keagamaan, karena 

ia menetapkan siapa yang dianggap berotoritas dan bagaimana praktik keagamaan 

dilembagakan. Dengan mekanisme ini, legitimasi tidak perlu lagi diperdebatkan, sebab 

telah terinternalisasi dalam kesadaran kolektif umat. Doxa membuat suatu praktik 

dijalankan secara otomatis, seakan-akan ia adalah kewajiban religius yang tidak dapat 

ditinggalkan. Dengan demikian, produksi doxa menjadi sarana bagi aktor dominan 

 
44 Rahma Lestari And Ahmad Fauzi, “Etnografi Virtual Terhadap Dakwah Husein Ja’far Al-Hadar 

Di Media Sosial,” Khulasah : Islamic Studies Journal 5, No. 2 (2023): 22–31. 
45 Sallaz And Zavisca, “Bourdieu In American Sociology, 1980-2004.” 



Reproduksi Otoritas Habaib di Indonesia 
 

 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 117 

untuk mempertahankan otoritas. Dalam konteks keagamaan, ia bekerja dengan cara 

menampilkan tradisi sebagai jalan ketaatan religius.46 

Pada kasus habaib di Indonesia, produksi doxa sangat tampak pada penguatan 

simbol genealogis dan ritual yang mereka bawa. Gelar “habib” atau “sayyid” dipandang 

sebagai tanda kemuliaan, dan masyarakat mempercayai bahwa keberkahan melekat 

pada sosok yang memiliki nasab Nabi. Tradisi haul, ziarah, dan majelis shalawat 

dianggap sebagai kegiatan yang dimaknai sebagai ibadah untuk memperoleh ridha Allah 

semata. Akan tetapi, dari perspektif Bourdieu, praktik ini sesungguhnya merupakan 

konstruksi sosial yang bertujuan memperkuat serta melanggengkan otoritas habaib. 

Melalui pengulangan dan penghayatan spiritual, tradisi tersebut berubah menjadi 

keyakinan kolektif yang diterima tanpa resistensi. Dengan begitu, modal simbolik 

genealogis habaib berhasil dikonversi menjadi legitimasi yang stabil. Inilah yang 

menjadikan otoritas mereka berakar kuat dalam kesadaran umat.47 

Perkembangan media modern semakin memperluas reproduksi doxa habaib. 

Publikasi haul besar di televisi, siaran majelis shalawat di radio, dan unggahan ceramah 

di media sosial mempertegas bahwa ritual habaib bukan sekadar acara keagamaan, 

tetapi ibadah kolektif yang mendatangkan ridha Allah. Kehadiran ribuan jamaah dalam 

acara tersebut dipersepsikan sebagai bukti nyata diterimanya amal saleh, meskipun 

sesungguhnya hal itu juga berfungsi sebagai penguatan legitimasi simbolik. Dari sudut 

pandang Bourdieu, media telah menjadi instrumen efektif dalam mengubah modal 

simbolik menjadi doxa publik. Repetisi narasi tentang keberkahan nasab dan tradisi 

habaib memperkuat penerimaan masyarakat terhadap otoritas mereka. Dengan 

demikian, media tidak hanya menyebarkan informasi, tetapi juga menjadi sarana 

reproduksi simbolik. Produksi doxa pun diperkuat oleh teknologi komunikasi yang 

menjangkau khalayak luas.48 

Selain media, jaringan sosial dan pendidikan informal juga menjadi saluran 

penting bagi produksi doxa. Sejak kecil, anak-anak diperkenalkan pada figur habaib 

melalui kisah tentang keturunan Nabi, pembacaan maulid, dan partisipasi dalam majelis 

shalawat. Narasi tersebut ditanamkan sebagai ajaran bahwa menghormati habaib 

merupakan bagian dari ibadah yang mengundang ridha Allah. Padahal, dari perspektif 

sosiologi agama, mekanisme ini juga merupakan bentuk konstruksi sosial yang menjaga 

kesinambungan otoritas genealogis. Proses transmisi lintas generasi membuat 

keyakinan ini terus bertahan dalam horizon kolektif umat. Akibatnya, otoritas habaib 

semakin sulit digugat meski menghadapi kritik dari modernisme, digitalisasi, atau 

 
46 Pedro S. Hurtado, “Assessing The Use Of Bourdieu’s Key Concepts In The Strategy-As-Practice 

Field,” Competitiveness Review 20, No. 1 (2010): 52–61. 
47 Susanto, “Pola Strategi Dakwah Komunitas Habaib Di Kampung Melayu Semarang.” 
48 Will Atkinson, “From Sociological Fictions To Social Fictions: Some Bourdieusian Reflections 

On The Concepts Of ‘Institutional Habitus’ And ‘Family Habitus,’” British Journal Of Sociology Of Education 
32, No. 3 (2011): 331–347. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 118 

ideologi transnasional. Produksi doxa di sini bekerja secara halus tetapi konsisten. Ia 

menyatu dengan pengalaman religius sehari-hari umat.49 

Pada akhirnya, produksi doxa menjadikan otoritas habaib memiliki fondasi 

kokoh dalam arena keagamaan Indonesia. Tradisi yang mereka bawa tidak dipahami 

masyarakat sebagai sekadar konstruksi sosial, melainkan dihayati sebagai bentuk 

ibadah yang mengantarkan pada ridha Allah. Inilah titik kekuatan utama: praktik 

keagamaan yang sesungguhnya sarat dengan strategi simbolik berubah menjadi 

kesalehan kolektif yang diterima tanpa kritik. Bourdieu menjelaskan mekanisme ini 

sebagai keberhasilan konversi modal simbolik menjadi keyakinan yang mendarah 

daging. Dengan demikian, habaib tidak hanya menjaga otoritasnya melalui nasab, tetapi 

juga melalui keberhasilan membentuk horizon religius umat. Produksi doxa memastikan 

bahwa simbol genealogis dan tradisi mereka akan terus diwariskan lintas generasi. 

Inilah yang menjadikan otoritas habaib lebih tahan lama dibandingkan klaim otoritas 

kelompok lain. 

Reproduksi Otoritas Habaib 

Reproduksi otoritas habaib di Indonesia tidak berlangsung secara sederhana, melainkan 

melalui mekanisme kompleks yang melibatkan habitus, modal, arena, dan doxa. Habitus 

keagamaan yang dibentuk sejak kecil melalui pendidikan keluarga, majelis taklim, serta 

keterlibatan dalam ritual haul, ziarah, dan shalawat berfungsi sebagai landasan disposisi 

sosial. Habitus ini mencetak pola pikir dan pola tindak yang memudahkan penerimaan 

umat terhadap kehadiran habaib sebagai figur religius. Namun habitus semata tidak 

cukup untuk menopang otoritas; ia membutuhkan dukungan modal simbolik, budaya, 

dan sosial agar dapat diakui secara luas. Nasab Nabi menjadi modal simbolik utama yang 

menempel pada diri habaib, sementara penguasaan ilmu agama dan peran sosial 

memperkuat modal budaya dan sosial mereka. Sinergi habitus dengan berbagai modal 

inilah yang membentuk kerangka awal reproduksi otoritas. Dengan kata lain, reproduksi 

dimulai dari pewarisan disposisi yang kemudian dikukuhkan dengan akumulasi 

modal.50 

Begitu pula dengan arena keagamaan yang menjadi ruang aktualisasi di mana 

habitus dan modal habaib diuji, ditantang, sekaligus dipertahankan. Di arena inilah 

habaib berhadapan dengan aktor-aktor lain seperti NU, Muhammadiyah, ustaz digital, 

dan gerakan transnasional. Kontestasi ini tidak hanya soal klaim keilmuan, tetapi juga 

perebutan legitimasi sosial dan religius di hadapan umat. NU, dengan basis pesantren 

dan jaringan tradisional, seringkali bersinggungan sekaligus berkolaborasi dengan 

habaib, terutama dalam tradisi keagamaan yang beririsan. Muhammadiyah dengan 

orientasi purifikasinya menjadi tantangan lain, karena berupaya menafsirkan Islam 

lebih rasional dan modern. Ustaz digital menghadirkan otoritas baru melalui media 

 
49 Jacques Berlinerblau, “Toward A Sociology Of Heresy , Orthodoxy , And Doxa,” History Of 

Religions 40, No. 4 (2001): 327–351. 
50 Sallaz And Zavisca, “Bourdieu In American Sociology, 1980-2004.” 



Reproduksi Otoritas Habaib di Indonesia 
 

 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 119 

sosial, yang memaksa sebagian habaib untuk ikut masuk ke ruang digital agar tidak 

kehilangan pengaruh. Sementara gerakan transnasional membawa ideologi global yang 

mencoba menggantikan tradisi lokal. Semua dinamika ini memperlihatkan bahwa arena 

adalah laboratorium sosial tempat otoritas habaib diuji secara terus-menerus.51 

Meskipun menghadapi persaingan ketat, habaib memiliki keunggulan dalam 

mengubah modal simbolik menjadi doxa yang diterima sebagai kebenaran religius. 

Tradisi haul, ziarah, dan majelis shalawat dimaknai masyarakat sebagai ibadah demi 

memperoleh ridha Allah semata, bukan sekadar tradisi sosial. Namun dalam kerangka 

Bourdieu, ritual-ritual tersebut juga berfungsi sebagai konstruksi sosial yang 

melanggengkan legitimasi habaib. Dengan repetisi simbolik, praktik ini perlahan 

menjadi keyakinan kolektif yang sulit digugat, karena sudah melebur dalam kesalehan 

umat. Media modern memperkuat reproduksi ini dengan menyiarkan majelis shalawat, 

haul, atau ceramah habaib ke ruang publik yang lebih luas. Repetisi dan internalisasi 

spiritual inilah yang membuat simbol genealogis tidak hanya dipertahankan, tetapi juga 

diwariskan lintas generasi. Produksi doxa menjadikan otoritas habaib tidak lagi 

membutuhkan pembuktian rasional, karena sudah dianggap bagian integral dari 

kehidupan religius masyarakat. Dengan demikian, doxa adalah tahap akhir yang 

mengunci keberlanjutan reproduksi otoritas.52 

Keseluruhan alur dari habitus, modal, arena, hingga doxa membentuk siklus 

reproduksi yang membuat otoritas habaib kokoh dalam jangka panjang. Habitus 

memastikan adanya disposisi religius yang tertanam sejak dini, modal memberikan 

sumber daya simbolik dan sosial untuk memperkuat posisi, arena menyediakan ruang 

kontestasi sekaligus aktualisasi, dan doxa melembagakan semua itu ke dalam kesadaran 

kolektif umat. Mekanisme ini menjelaskan mengapa habaib tetap mampu 

mempertahankan legitimasi meski berhadapan dengan modernisme, digitalisasi, 

maupun penetrasi ideologi transnasional. Reproduksi otoritas tidak bersifat statis, 

melainkan dinamis karena selalu menyesuaikan dengan tantangan baru tanpa 

kehilangan pijakan simbolik utamanya. Inilah yang membuat otoritas habaib tidak 

hanya bertahan, tetapi juga bertransformasi sesuai kebutuhan zaman. Dengan 

perspektif Bourdieu, dapat ditegaskan bahwa reproduksi otoritas habaib adalah hasil 

konversi modal simbolik menjadi doxa yang mengakar dalam kesadaran religius 

masyarakat Indonesia. 

Tantangan Terhadap Otoritas Habaib 

Reproduksi otoritas habaib yang telah dijelaskan melalui habitus, modal, arena, dan 

doxa tidak berlangsung tanpa hambatan. Otoritas yang bertumpu pada legitimasi 

genealogis dan praktik devosi keagamaan kini berhadapan dengan perubahan sosial 

yang sangat cepat. Modernisasi, rasionalisasi pendidikan, dan arus transnasional 

 
51 Afriansyah, “Konstruksi, Kontestasi, Fragmentasi, Dan Pluralisasi Otoritas Keagamaan 

Indonesia Kontemporer.” 
52 Berlinerblau, “Toward A Sociology Of Heresy , Orthodoxy , And Doxa.” 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 120 

membawa standar baru dalam menilai otoritas keagamaan, yang tidak lagi hanya 

mengandalkan kharisma atau nasab. Perubahan tersebut menuntut para habaib untuk 

terus menegosiasikan posisinya dalam masyarakat Muslim Indonesia. Dengan kata lain, 

legitimasi yang dulunya relatif stabil kini menghadapi guncangan dari berbagai arah. 

Menyadari tantangan ini menjadi penting agar reproduksi otoritas habaib tidak hanya 

dipandang sebagai mekanisme yang berhasil, tetapi juga sebagai proses yang selalu 

berada dalam risiko. Analisis ini memperlihatkan bahwa kekuatan tradisi harus dibaca 

berdampingan dengan tantangan modernitas.53 

Salah satu tantangan utama datang dari modernisasi keagamaan yang diusung 

Muhammadiyah dengan semangat purifikasinya. Gerakan ini sejak awal menekankan 

pemurnian akidah dan rasionalisasi ajaran, sehingga praktik ritual habaib seperti haul, 

ziarah, dan maulid kerap dipandang tidak relevan atau bahkan bid‘ah.54 Dalam kerangka 

Bourdieu, arena keagamaan yang dulu didominasi oleh simbol genealogis kini semakin 

terisi oleh modal intelektual dan rasionalitas teks. Hal ini menggeser pola penerimaan 

masyarakat dari otoritas berbasis nasab menuju otoritas berbasis argumentasi dalil. 

Situasi ini menuntut habaib untuk tidak hanya bersandar pada legitimasi genealogis, 

tetapi juga memperkuat kapasitas keilmuan dan rasionalitas dalam berargumentasi. Jika 

tidak, mereka akan sulit mempertahankan pengaruh di hadapan umat yang terpapar 

pemikiran modernis. Dengan demikian, modernisasi keagamaan menjadi tantangan 

nyata bagi reproduksi otoritas habaib. 

Selain modernisasi, pendidikan kontemporer juga menghadirkan tantangan baru 

yang tidak kalah penting. Kurikulum nasional melalui Profil Pelajar Pancasila 

menekankan dimensi bernalar kritis, sehingga generasi muda dibiasakan untuk 

mengevaluasi informasi dengan logika, bukti, dan refleksi rasional.55 Orientasi ini 

melahirkan standar epistemik baru dalam menilai otoritas keagamaan. Generasi muda 

kini lebih menghargai kredensial akademik, kualitas intelektual, dan kemampuan 

menjawab problem kontemporer dibandingkan sekadar garis keturunan. Transformasi 

IAIN menjadi UIN serta integrasi ilmu agama dengan ilmu umum semakin memperkuat 

pola ini.56 Akibatnya, modal genealogis habaib berpotensi berkurang daya ikatnya di 

kalangan Muslim terdidik bila tidak diimbangi modal akademik. Oleh karena itu, 

reproduksi otoritas habaib dituntut untuk kompatibel dengan standar rasionalitas yang 

dihasilkan oleh pendidikan modern. 

 
53 Muhammad Anfa’u Aziz Miftahus Surur, “Memudarnya Otoritas Keagamaan? (Polemik Nasab 

Habaib Di Kalangan Pondok Pesantren Al-Nahdliyin),” Asy-Syari’ah : Jurnal Hukum Islam 10, no. 1 
(February 16, 2024): 33–47. 

54 Wahyu Hidayat, “Muhammadiyah; Diantara Gerakan Modernis, Tajdid Dan Purifikasi,” Jurnal 
Pemikiran Islam 3, no. 1 (June 30, 2023): 70–82. 

55 Retno Primantiko, Iswan Iswan, and Desti Rahayu, “Implementasi Profil Pelajar Pancasila 
Dalam Pembentukan Karakter Siswa Pada Kurikulum Merdeka Di Sekolah Dasar,” Jurnal Papeda: Jurnal 
Publikasi Pendidikan Dasar 6, no. 2 (2024): 266–273. 

56 M. Amin Abdullah, Islamic Studies Di Perguruan Tinggi : Pendekatan Integratif-Interkonektif, 
ed. -, 3rd ed. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012). 



Reproduksi Otoritas Habaib di Indonesia 
 

 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 121 

Tantangan lain datang dari arus gerakan Islam transnasional yang semakin 

gencar di Indonesia. Kelompok seperti Salafi menolak penghormatan khusus kepada 

habaib dan mengkritik praktik devosi populer sebagai bid‘ah. Narasi ini menarik bagi 

sebagian umat yang menginginkan Islam lebih murni, tekstual, dan universal. Dengan 

penyebaran literatur serta akses digital, wacana transnasional memperluas arena 

kontestasi keagamaan yang dulu relatif dikuasai habaib. Tekanan ini berpotensi 

mendeligitimasi simbol genealogis yang menjadi kekuatan utama habaib. Untuk 

menghadapi tantangan tersebut, sebagian habaib berusaha mengartikulasikan ulang 

makna tradisi ke dalam kerangka maqāshid syariah atau nilai sosial, sehingga tidak 

sekadar dipandang sebagai warisan, tetapi juga sebagai praktik yang mendatangkan 

maslahat. Dengan demikian, keberhasilan menghadapi arus transnasional sangat 

bergantung pada kemampuan habaib membingkai ulang tradisi secara kontekstual.57 

Pada akhirnya, tantangan-tantangan tersebut menunjukkan bahwa reproduksi 

otoritas habaib bukanlah proses yang mapan dan final, melainkan selalu berada dalam 

ketegangan dengan perubahan zaman. Modernisasi keagamaan, rasionalisasi 

pendidikan, dan arus transnasional memaksa habaib untuk mengembangkan strategi 

baru agar legitimasi tidak tergerus. Strategi itu bisa berupa peningkatan kualitas 

intelektual, adaptasi terhadap standar pendidikan modern, serta penafsiran ulang 

tradisi agar tetap relevan. Otoritas genealogis tetap menjadi modal penting, tetapi ia 

harus ditopang oleh kapasitas keilmuan, integritas moral, dan kepekaan sosial. Dengan 

cara ini, reproduksi otoritas habaib dapat bertransformasi menjadi lebih kontekstual 

tanpa kehilangan akar tradisinya. Oleh karena itu, masa depan otoritas habaib di 

Indonesia sangat ditentukan oleh sejauh mana mereka mampu menjawab tantangan 

modernitas dengan cara yang konstruktif dan adaptif. 

4. Kesimpulan  

Berdasarkan hasil kajian ini, dapat disimpulkan bahwa otoritas keagamaan habaib di 

Indonesia tidak hanya bertumpu pada legitimasi genealogis sebagai keturunan Nabi 

Muhammad, melainkan juga berfungsi sebagai ruang simbolik tempat berlangsungnya 

pelestarian nilai-nilai keagamaan yang hidup dalam masyarakat Muslim. Tradisi seperti 

haul, ziarah, pembacaan shalawat, dan majelis ilmu tidak sekadar menjadi praktik ritual, 

tetapi membentuk sistem simbolik yang direproduksi melalui habitus kolektif umat. 

Habitus ini lahir dari disposisi historis yang menghubungkan agama dengan budaya 

lokal sehingga membentuk cara pandang dan perilaku keagamaan yang mengakar. 

Dalam konteks ini, doxa berperan penting sebagai keyakinan yang diterima begitu saja 

tanpa pertanyaan kritis, menjadikan tradisi habaib seolah-olah niscaya dan melekat 

dalam kehidupan beragama. Melalui mekanisme ini, otoritas habaib tampil bukan hanya 

 
57 M Misbah, “TRADISI KEILMUAN PESANTREN SALAFI,” IBDA` : Jurnal Kajian Islam dan Budaya 

12, no. 2 (January 1, 2014): 241–258. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 122 

sebagai warisan nasab, melainkan sebagai praktik sosial-keagamaan yang otentik dan 

kontekstual. 

Otoritas habaib bekerja melalui konversi modal budaya, simbolik, dan sosial 

dalam arena keagamaan yang kompetitif. Modal budaya berupa penguasaan ilmu agama, 

narasi sejarah dakwah, serta praktik pendidikan dikonversi menjadi modal simbolik 

yang meneguhkan nasab kenabian. Modal sosial yang berasal dari jaringan kekerabatan, 

jamaah, dan afiliasi dengan organisasi keagamaan besar seperti NU dan Muhammadiyah 

memperkuat legitimasi publik. Dalam hal ini, para habaib berperan sebagai agen 

simbolik yang menjaga kesinambungan tradisi sekaligus menyesuaikannya dengan 

dinamika zaman. Habitus mereka bukan kesadaran ideologis yang direncanakan secara 

eksplisit, melainkan kebiasaan yang dijalani sehari-hari dan diwariskan secara natural. 

Arena keagamaan Indonesia, yang dihuni oleh NU, Muhammadiyah, gerakan 

transnasional, dan aktor lain, menjadi ruang di mana makna dan otoritas habaib 

dinegosiasikan, dipertahankan, dan direproduksi. Dengan demikian, kesakralan otoritas 

habaib dapat dipahami sebagai hasil konstruksi sosial yang diperkuat oleh proses 

simbolisasi dan legitimasi kolektif. 

Kajian ini menunjukkan bahwa otoritas habaib merupakan teks sosial yang 

terbuka terhadap interpretasi reflektif dan kritis. Warisan genealogis dan praktik devosi 

yang menopang otoritas mereka bukanlah tradisi usang, tetapi simbol-simbol yang sarat 

nilai etis, spiritual, dan sosial yang relevan untuk menjawab tantangan keberagamaan 

kontemporer. Namun, modernisasi, pendidikan yang menekankan rasionalitas, serta 

arus Islam transnasional menghadirkan tantangan baru yang berpotensi mengikis 

legitimasi genealogis jika tidak diimbangi dengan kapasitas intelektual, integritas moral, 

dan kepekaan sosial. Karena itu, reproduksi otoritas habaib harus terus menyesuaikan 

diri dengan kebutuhan masyarakat modern tanpa kehilangan akar simboliknya. 

Penelitian ini memberikan kontribusi penting bagi wacana sosiologi agama, khususnya 

dalam memahami bagaimana otoritas keagamaan direproduksi melalui interaksi 

habitus, modal, arena, dan doxa. Dengan demikian, otoritas habaib dapat dipahami 

bukan hanya sebagai warisan tradisi, tetapi sebagai model keberagamaan yang reflektif, 

adaptif, dan relevan dengan perubahan zaman.   

    

Referensi  

Abdullah, M. Amin. Islamic Studies Di Perguruan Tinggi : Pendekatan Integratif-

Interkonektif. Edited By -. 3rd Ed. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012. 

Abidin, Ahmad Zaenal. Habib Syech. Edited By Masduki. 1st Ed. Yogyakarta: Laksana, 

2019. 

Abu Yazid Adnan Quthny, And Ahmad Muzakki. “Urgensi Nasab Dalam Islam Dan Silsilah 

Nasab Habaib Di Indonesia.” Asy-Syari’ah : Jurnal Hukum Islam 7, No. 2 (2021): 131–

151. https://doi.org/10.33474/asy-syariah.v7i2.1785  

Afriansyah, Anggi. “Konstruksi, Kontestasi, Fragmentasi, Dan Pluralisasi Otoritas 

https://doi.org/10.33474/asy-syariah.v7i2.1785


Reproduksi Otoritas Habaib di Indonesia 
 

 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 123 

Keagamaan Indonesia Kontemporer.” Studia Islamika : Indonesian Journal For 

Islamic Studies 28, No. 1 (2021): 227–244. 

https://doi.org/10.36712/sdi.v28i1.20514  

Alatas, Ismail Fajrie, Muhammad As’ad, And Fathurrochman Karyadi. “Sejarah Hubungan 

Habaib Dan Nahdlatul Ulama (NU).” Tebuireng: Journal Of Islamic Studies And Society 

2, No. 2 (2022): 87–101. https://doi.org/10.33752/tjiss.v2i2.2388  

———. “Sejarah Hubungan Habaib Dan Nahdlatul Ulama (NU).” Tebuireng: Journal Of 

Islamic Studies And Society 2, No. 2 (2022): 87–101. 

https://doi.org/10.33752/tjiss.v2i2.2388  

Asmar, Afidatul. “Genealogi Dan Strategi Dakwah Kultural NU.” Islamica: Jurnal Studi 

Keislaman 3, No. 32 (2018): 1–44. 

https://doi.org/10.15642/islamica.2018.13.1.164-183  

Assegaf, Muhammad Afif. “Pembacaan Dzikir Ratib Al-Attas Dan Al-Haddad Di Pesantren 

Modern Al-Qur’an Pekalongan: Studi Living Qur’an.” Journal Of Islamic Scriptures In 

Non-Arabic Societies 1, No. 1 (2024): 76–87. 

https://doi.org/10.51214/jisnas.v1i1.776 

Atkinson, Joshua D. “Chapter Title : Qualitative Methods.” Journey Into Social Activism, 

No. May 2021 (2017): 27–64. https://doi.org/10.51214/jisnas.v1i1.776 

Atkinson, Will. “From Sociological Fictions To Social Fictions: Some Bourdieusian 

Reflections On The Concepts Of ‘Institutional Habitus’ And ‘Family Habitus.’” British 

Journal Of Sociology Of Education 32, No. 3 (2011): 331–347. 

10.1080/01425692.2011.559337 

Aziz Miftahus Surur, Muhammad Anfa’u. “Memudarnya Otoritas Keagamaan? (Polemik 

Nasab Habaib Di Kalangan Pondok Pesantren Al-Nahdliyin).” Asy-Syari’ah : Jurnal 

Hukum Islam 10, No. 1 (February 16, 2024): 33–47. 

https://doi.org/10.55210/assyariah.v10i1.1542  

Berlinerblau, Jacques. “Toward A Sociology Of Heresy , Orthodoxy , And Doxa.” History Of 

Religions 40, No. 4 (2001): 327–351. 10.1086/463647 

Bourdieu, Pierre. Science Of Science And Reflexivity. 1st Ed. Cambridge: Polity Prees, 

2004.  

———. “The Field Of Cultural Production, Or: The Economic World Reversed.” Poetics 

12, No. 4–5 (1983): 311–356. https://doi.org/10.1016/0304-422X(83)90012-8  

Croce, Mariano. “The Habitus And The Critique Of The Present : A Wittgensteinian 

Reading Of Bourdieu ’ S Social Theory.” American Sociological Association 33, No. 4 

(2015): 327–346.  10.1177/0735275115617801 

Fatonah, Dewi. “Hadith Practices In Ziarah Kubrā Tradition In Palembang Arabian 

Village.” Jurnal Living Hadis 6, No. 1 (2021): 135. 

https://doi.org/10.14421/livinghadis.2021.2354.  

https://doi.org/10.36712/sdi.v28i1.20514
https://doi.org/10.33752/tjiss.v2i2.2388
https://doi.org/10.33752/tjiss.v2i2.2388
https://doi.org/10.15642/islamica.2018.13.1.164-183
https://doi.org/10.51214/jisnas.v1i1.776
https://doi.org/10.1080/01425692.2011.559337
https://doi.org/10.55210/assyariah.v10i1.1542
https://doi.org/10.1086/463647
https://doi.org/10.1016/0304-422X(83)90012-8
https://doi.org/10.1177/0735275115617801?urlappend=%3Futm_source%3Dresearchgate.net%26utm_medium%3Darticle
https://doi.org/10.14421/livinghadis.2021.2354.


MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 124 

Fauziah, Diva Lailatul. “Perspektif Imam Malik Dan Imam Syafi’i Tentang Kafa’ah Nasab 

Terhadap Pernikahan Syarifah Dengan Kalangan Non Sayyid.” Hikmatina: Jurnal 

Ilmiah Hukum Keluarga Islam 4, No. 2 (2022): 23. 

https://jim.unisma.ac.id/index.php/jh/article/viewFile/16747/12920  

Firmansyah, Moch, And Moch Fuad Nasvian. “Dakwah ‘Pemuda Tersesat: Gaya Bahasa 

Dakwah Habib Ja’far Al Hadar.’” JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan 5, No. 5 (2022): 

1525–1533. https://doi.org/10.54371/jiip.v5i5.599.  

Hamzah, Amir. Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research) Kajian Filosofis, 

Teoretis, Aplikasi, Proses, Dan Hasil Penelitian. Edited By ----. Malang: Literasi 

Nusantara Abadi, 2020.  

Hara, Dan O. “Capitalism And Culture : Bourdieu ’ S Field Theory.” Universitätsverlag 

Winter Gmbh 45, No. 1 (2000): 43–53. 

Hasanudin, And Setiarso Gunawan. “Legitmasi Nasab Dan Strategi Dakwah Habib 

Ba’alwi Dalam Perspektif Muhammadiyah.” Masterpiece: Journal Of  Islamic Studies 

And Social Sciences 3, No. 1 (January 8, 2025): 216–224. DOI: 10.62083/7d8qcb83 

10.62083/7d8qcb83  

Hidayat, Wahyu. “Muhammadiyah; Diantara Gerakan Modernis, Tajdid Dan Purifikasi.” 

Jurnal Pemikiran Islam 3, No. 1 (June 30, 2023): 70–82. 

https://doi.org/10.22373/jpi.v3i1.18128. 

Hurtado, Pedro S. “Assessing The Use Of Bourdieu’s Key Concepts In The Strategy-As-

Practice Field.” Competitiveness Review 20, No. 1 (2010): 52–61. 

Iqbal, Asep Muhammad. Internet Dan Gerakan Salafi Di Indonesia, 2019. 

Lestari, Rahma, And Ahmad Fauzi. “Etnografi Virtual Terhadap Dakwah Husein Ja’far Al-

Hadar Di Media Sosial.” Khulasah : Islamic Studies Journal 5, No. 2 (2023): 22–31. 

https://doi.org/10.55656/kisj.v5i2.97.  

Marsudi, Muhammad Sholeh, And Zayadi Zayadi. “Gerakan Progresif Muhammadiyah 

Dalam Pembaharuan Pendidikan Islam Dan Sosial Keagamaan Di Indonesia.” 

Mawa’izh Jurnal Dakwah Dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan 12, No. 2 (2021): 

160–179. https://doi.org/10.32923/maw.v12i2.2035.  

Misbah, M. “Tradisi Keilmuan Pesantren Salafi.” IBDA` : Jurnal Kajian Islam Dan Budaya 

12, No. 2 (January 1, 2014): 241–258. https://doi.org/10.24090/ibda.v12i2.449.  

Mohammad Zuhurul Fuad & Sujadi. “The Industrialization And Commodification Of 

Shalawatan Tradition: Study On The Pekalongan Az-Zahir Assembly.” Jurnal 

Fuaduna: Jurnal Kajian Keagamaan Dan Kemasyarakatan 8, No. 2 (2024): 181–187. 

http://dx.doi.org/10.30983/fuaduna.v8i2.9203. 

Muhmmad Wildan Zaky. “Lautan Manusia Padati Alun-Alun Gresik Dalam Puncak Haul 

Habib Abu Bakar Assegaf.” Kabarbaik.Co. Last Modified June 14, 2025. Accessed 

September 24, 2025. Https://Kabarbaik.Co/Lautan-Manusia-Padati-Alun-Alun-

Gresik-Dalam-Puncak-Haul-Habib-Abu-Bakar-Assegaf/. 

Muzakki, Akhmad. “Menghadirkan ‘Nabi’: Antara Hasrat Dan Cinta Dalam Ritus Shalawat 

https://jim.unisma.ac.id/index.php/jh/article/viewFile/16747/12920
https://doi.org/10.54371/jiip.v5i5.599.
https://doi.org/10.62083/7d8qcb83
https://doi.org/10.22373/jpi.v3i1.18128.
https://doi.org/10.55656/kisj.v5i2.97.
https://doi.org/10.32923/maw.v12i2.2035.
https://doi.org/10.24090/ibda.v12i2.449.
http://dx.doi.org/10.30983/fuaduna.v8i2.9203.
https://kabarbaik.co/Lautan-Manusia-Padati-Alun-Alun-Gresik-Dalam-Puncak-Haul-Habib-Abu-Bakar-Assegaf/
https://kabarbaik.co/Lautan-Manusia-Padati-Alun-Alun-Gresik-Dalam-Puncak-Haul-Habib-Abu-Bakar-Assegaf/


Reproduksi Otoritas Habaib di Indonesia 
 

 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 125 

Bersama Pada Majelis Syubbanul Muslimin.” Trilogi: Jurnal Ilmu Teknologi, 

Kesehatan, Dan Humaniora 1, No. 1 (2020): 29–41. 

https://doi.org/10.33650/trilogi.v1i1.1594. 

Ningtyas, Eka. “Pierre Bourdieu, Language And Symbolic Power.” Poetika: Jurnal Ilmu 

Sastra 3, No. 2 (December 1, 2015). https://doi.org/10.22146/poetika.v3i2.10437.  

Pribadi, Yanwar. “Fragmentation Of Ummah And Creation Of Religious Authority: 

Responses To Islam Lokal’ And Islam Asing In Indonesia.” Jurnal Masyarakat Dan 

Budaya 21, No. 1 (2019): 103. https://doi.org/10.14203/jmb.v21i1.10459.  

Primantiko, Retno, Iswan Iswan, And Desti Rahayu. “Implementasi Profil Pelajar 

Pancasila Dalam Pembentukan Karakter Siswa Pada Kurikulum Merdeka Di Sekolah 

Dasar.” Jurnal Papeda: Jurnal Publikasi Pendidikan Dasar 6, No. 2 (2024): 266–273.  

https://ejournal.unimudasorong.ac.id/index.php/jurnalpendidikandasar/article/vi

ew/1848/933  

Roby, Aba Fahmi, Fakultas Syariah, And Iain Jember E-Mail. “Konsep Kafa ’ Ah : Studi 

Pandangan Habaib Di Kabupaten Jember.” Rechtenstudent Journal 1, No. December 

(2020): 293–301. https://doi.org/10.35719/rch.v1i3.38. 

Rumadi. “Islam Dan Otoritas Keagamaan.” Waliisongo: Jurnal Penelitian Sosial 

Keagamaan 20 (2012): 25–54. https://doi.org/10.21580/ws.20.1.183. 

Sallaz, Jeffrey J., And Jane Zavisca. “Bourdieu In American Sociology, 1980-2004.” Annual 

Review Of Sociology 33 (2007): 21–41. 

https://doi.org/10.1146/annurev.soc.33.040406.131627. 

Schirone, Marco. “Field, Capital, And Habitus: The Impact Of Pierre Bourdieu On 

Bibliometrics.” Quantitative Science Studies 4, No. 1 (March 1, 2023): 186–208. 

https://doi.org/10.1162/qss_a_00232  

Sholihah, Nurus. “Tradisi Haul Habib Ali Al-Habsyi Masyarakat Muslim Muhibbin Di 

Pasar Kliwon Surakarta Tahun 1980-2006.” UNS (Sebelas Maret University), 2009. 

Shorfana, Muhammad Rizky, And Ahmad Muhctar Luthfi. “Pelestarian Nilai Dan Simbol 

Islam-Jawa Dalam Ruang Keagamaan Masjid Menara Kudus Perspektif Pierre 

Bourdieu” 04, No. 02 (2025): 149–160. 

https://doi.org/10.38073/batuthah.v4i2.3136  

Smith, Brian K. “Authority , Power , And The Definition Of " Religion ".” Réflexions 

Historiques 25, No. 3 (1999): 413–422. https://www.jstor.org/stable/41299156 

Surur, Aziz Miftahus. “Status Sosial Kemasyarakatan Habaib Dalam Perspektif Hadis 

Nabi Dan Hukum Syariah.” Al-Tawir 10, No. 2 (2023): 147–156. 

https://doi.org/10.35719/4y6xxa57  

Susanto, Dedy. “Pola Strategi Dakwah Komunitas Habaib Di Kampung Melayu 

Semarang.” Dimas: Jurnal Pemikiran Agama Untuk Pemberdayaan 14, No. 1 (2014): 

159–185.  https://doi.org/10.21580/dms.2014.141.403. 

Tinambunan, Edison R L. “Gerakan Reformasi Protestantisme Dalam Sejarah Gereja 

https://doi.org/10.33650/trilogi.v1i1.1594.
https://doi.org/10.22146/poetika.v3i2.10437.
https://doi.org/10.14203/jmb.v21i1.10459.
https://ejournal.unimudasorong.ac.id/index.php/jurnalpendidikandasar/article/view/1848/933
https://ejournal.unimudasorong.ac.id/index.php/jurnalpendidikandasar/article/view/1848/933
https://doi.org/10.35719/rch.v1i3.38.
https://doi.org/10.21580/ws.20.1.183.
https://doi.org/10.1146/annurev.soc.33.040406.131627.
https://doi.org/10.1162/qss_a_00232
https://doi.org/10.38073/batuthah.v4i2.3136
https://www.jstor.org/stable/41299156
https://doi.org/10.35719/4y6xxa57
https://doi.org/10.21580/dms.2014.141.403.


MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 126 

Katolik.” Studia Philosophica Et Theologica 17, No. 2 (2017): 99–126. 

Triantoro, Dony Arung. “Ustaz Youtube: Ustaz Abdul Somad Dan Dinamika Perubahan 

Otoritas Keagamaan.” Penamas 33, No. 2 (2020): 205–224. 

https://doi.org/10.31330/penamas.v33i2.405  

Wati, Kadek Purnama, Ni Luh Kade Dwicandra Kartika, Ni Luh Gede Ida Antari, Ni 

Nengah Ayu Suartini, And Ni Nyoman Suami. “Historis Perkembangan Agama Hindu 

Dari Zaman Weda Hingga Modern.” Gudang Jurnal Multidisiplin Ilmu 1, No. 3 (2023): 

307–312. https://doi.org/10.59435/gjmi.v1i3.676. 

Zamzam, M., M. Agus Kurniawan, And Khabibul Khoiri. “Habaib Di Pusaran Kekuasaan: 

Studi Tentang Dinamika Politik Dan Agama Di Indonesia.” Al-Akmal: Jurnal Studi 

Islam 3, No. 5 (2024): 9–20. https://doi.org/10.47902/al-akmal.v3i5.320. 

 

https://doi.org/10.31330/penamas.v33i2.405
https://doi.org/10.59435/gjmi.v1i3.676.
https://doi.org/10.47902/al-akmal.v3i5.320.

