MELQO: Jurnal Studi Agama-agama

ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online)
Volume 5, No 2, Desember 2025; (85-103) Available at: https://melo.iakn-toraja.ac.id

REVITALISASI BUDAYA TORAJA PASCAKONFLIK DALAM PERDAMAIAN
ISLAM-KRISTEN DI TAMANIJEKA, POSO

Yunisca Jeinri Malakiki!, Asyer Tandapai?
Sekolah Tinggi Teologi Gereja Kristen Sulawesi Tengah Tentena’?
Yieinrimalakiki30@gmail.com

Abstract: This study examines the role of Torajan cultural values in fostering and
sustaining peaceful coexistence between Muslim and Christian communities in Tamanjeka
Village, Poso Regency, after the communal conflict. Using a qualitative approach through
in-depth interviews, observation, and document analysis, this research involved
traditional leaders, religious figures, and interfaith community members. The findings
reveal that the Tongkonan functions as both a symbolic and social space for
strengthening kinship values, dialogue, and post-conflict reconciliation. Additionally, the
Torajan language serves as an interfaith communication medium that enhances social
solidarity and reinforces a shared Torajan identity beyond religious differences. The
revitalization of local culture, combined with religious moderation practices, significantly
strengthens community resilience against renewed conflict and radical influences. This
study contributes to culture-based peacebuilding discourse and offers a localized
reconciliation model applicable to other post-conflict multicultural societies.

Keywords: peace, post-conflict reconciliation, religious moderation, tongkonan, torajan
language

Abstrak: Penelitian ini mengkaji peran nilai-nilai budaya Toraja dalam membangun
dan mempertahankan kehidupan damai antara masyarakat Islam dan Kristen di Desa
Tamanjeka, Kabupaten Poso, pascakonflik sosial. Menggunakan pendekatan kualitatif
melalui wawancara mendalam, observasi, dan studi dokumentasi, penelitian ini
melibatkan tokoh adat, tokoh agama, serta masyarakat lintas iman. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa Tongkonan berfungsi sebagai ruang simbolik dan sosial yang
memperkuat nilai kekeluargaan, musyawarah, serta rekonsiliasi pascakonflik. Selain
itu, bahasa Toraja menjadi media komunikasi lintas agama yang memperkuat
solidaritas sosial dan rasa identitas bersama sebagai orang Toraja, melampaui batas-
batas perbedaan keyakinan. Revitalisasi budaya lokal yang dipadukan dengan praktik
moderasi beragama terbukti meningkatkan ketahanan sosial masyarakat terhadap
potensi konflik dan pengaruh radikalisme. Penelitian ini berkontribusi dalam
pengembangan kajian perdamaian berbasis budaya lokal serta menawarkan model
rekonsiliasi sosial yang relevan untuk konteks masyarakat plural pascakonflik.

Kata Kunci: bahasa toraja, moderasi beragama, perdamaian, rekonsiliasi pascakonflik,

tongkonan
Article ) _
History: Received: 09-06-2025 Revised: 10-11-2025 Accepted: 26-12-2025

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 85


mailto:jeinrimalakiki30@gmail.com

MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

1. Pendahuluan

Indonesia sebagai negara multikultural rentan terhadap konflik berbasis agama jika
keberagaman tidak dikelola dengan baik. Sikap intoleransi dan radikalisme menjadi
ancaman serius bagi kehidupan sosial, terutama di wilayah pascakonflik seperti Poso,
Sulawesi Tengah. Oleh karena itu, pendekatan moderasi beragama menjadi penting,
khususnya bila dikontekstualisasikan dengan nilai-nilai lokal masyarakat setempat.

Dusun Tamanjeka, Desa Masani, Kecamatan Poso Pesisir, merupakan wilayah
perbukitan yang pernah terdampak konflik sosial-keagamaan pada awal 2000-an dan
aktivitas kelompok sipil bersenjata. Dampak konflik tersebut tidak hanya bersifat fisik,
tetapi juga psikososial, seperti trauma dan rusaknya kepercayaan sosial.! Namun,
masyarakat Tamanjeka mampu membangun kembali kehidupan harmonis antara umat
[slam dan Kristen melalui penguatan solidaritas komunal, ikatan kekerabatan lintas
agama, serta nilai-nilai lokal yang mereka lestarikan sebagai orang Toraja di tana Poso.2

Kajian tentang moderasi beragama masih lebih banyak berfokus pada aspek
keamanan dan kurang menyentuh dinamika sosial sehari-hari komunitas lokal.
Berdasarkan kesenjangan tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana
praktik moderasi beragama dijalankan dalam kehidupan masyarakat Tamanjeka serta
bagaimana revitalisasi nilai-nilai lokal berperan dalam memperkuat harmoni sosial dan
menangkal radikalisme di tingkat komunitas.

Ada banyak peneliti yang telah mengkaji kearifan lokal dari suku Toraja yang
menjadi ruang perdamaian untuk hidup harmonis sebagai orang Toraja. Contohnya,
Faizal Bachrong & Fitrah Auliya Ansar menyimpulkan bahwa budaya lokal Toraja
khususnya tradisi Karapasan dan rumah adat Tongkonan berfungsi sebagai basis
moderasi beragama dan kerukunan antarumat beragama.3 Kemudian Mikhael Richard
menegaskan bahwa Tongkonan menjadi ruang komunal dan simbol identitas bersama
yang memungkinkan masyarakat dari agama berbeda hidup harmonis.# Peneliti lain
yaitu Muammar Saudi menggambarkan bagaimana Tongkonan membangun nilai
kebersamaan dan dialog antaragama yang mendasari kerukunan sosial di Toraja
kontemporer.> Selanjutnya, Gayus Darius & Safril menunjukkan bahwa akulturasi nilai

1 Verelladevanka Adryamarthanino, “Konflik Poso: Latar Belakang, Kronologi, dan Penyelesaian”,
Kompas (diakses 30 Juli 2021).

2 Sabang, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 17 April 2025.

3 Faizal Bachrong & Fitrah Auliya Ansar, Religious Moderation in Karapasan: The Local Culture of
Tana Toraja Community in South Sulawesi, Al-Qalam: Jurnal Penelitian Agama dan Sosial Budaya, 27(1):
63-72. https://jurnalalqalam.or.id/index.php/Algalam/article /view /973

4 Mikhael Richard, “Tongkonan sebagai Aktualisasi Budaya Kuno dalam Keragaman Agama
Modern di Toraja,” Relinesia: jurnal Kajian Agama dan Multikulturalisme Indonesia, 3(2): 78-84.
https://jurnal.anfa.co.id/index.php/relinesia/article/view/1881

5 Muammar Saudi, “Tongkonan: Symbol of Interfaith Peace in Tana Toraja, South Sulawesi,” Satya
Widya: Jurnal Studi Agama, 8(1): 77-86. Tongkonan: Symbol of Interfaith Peace in Tana Toraja, South
Sulawesi- Satya Widya 8, 1 (2025).

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 86



Revitalisasi Budaya Toraja Pascakonflik dalam Perdamaian Islam-Kristen di Tamanjeka

budaya dan moderasi beragama di Toraja terutama konsep karapasan berperan dalam
mereduksi potensi konflik agama.®

Dari beberapa penelitian terdahulu terkait kearifan lokal suku Toraja, penulis
tertarik untuk studi khusus mengenai Revitalisasi budaya Toraja untuk perdamaian
yang masih kurang dibahas secara mendalam pada konteks pasca-konflik di tana Poso.
Rinaldy Damanik menunjukkan bahwa konflik Poso berakar pada persoalan sosial-
politik yang dimanipulasi melalui simbol keagamaan, sehingga penyelesaian konflik
tersebut menuntut partisipasi aktif masyarakat, bukan sekadar pendekatan keamanan.?
Penelitian ini hadir untuk mengisi celah penelitian tersebut dengan fokusnya pada peran
dari nilai-nilai kekeluargaan serta warisan budaya yang mereka lestarikan sebagai
fondasi mereka menjaga kedamaian di tengah perbedaan agama.

Dalam penelitian ini, hipotesis yang diajukan adalah bahwa revitalisasi budaya
Toraja pascakonflik berperan penting dalam memperkuat perdamaian dan mempererat
hubungan sosial antara masyarakat Islam dan Kristen di Tamanjeka, Kabupaten Poso.
Hipotesis ini diuji melalui analisis data kualitatif yang diperoleh dari observasi lapangan,
wawancara mendalam, dan dokumentasi, dengan memeriksa bagaimana nilai-nilai
tersebut diwujudkan dalam praktik sosial dan relasi lintas agama sehari-hari.

2. Metode Penelitian

Penulis menggunakan pendekatan kualitatif, yang merujuk pada pendekatan yang
diusulkan oleh John W. Creswell, untuk mendapatkan pemahaman yang lebih mendalam
tentang pandangan, pengalaman, dan makna yang dibentuk oleh individu atau kelompok
dalam konteks sosial dan kultural tertentu. Creswell menekankan pentingnya peran
peneliti sebagai alat utama dalam proses pengumpulan data, yang memungkinkan
peneliti terlibat secara langsung dalam proses pengumpulan data.?

Dalam proses pengumpulan data, peneliti melakukan wawancara mendalam
secara langsung dengan para narasumber guna memperoleh informasi yang kaya dan
kontekstual. Dalam penelitian ini dilakukan dengan metode purposive sampling, di
mana peneliti mengandalkan penilaiannya sendiri dalam memilih informan yang
dianggap mampu memberikan informasi terkait penelitian yang dilakukan.?® Total
terdapat 5 wawancara mendalam yang dilakukan selama periode penelitian dua minggu,
masing-masing dengan durasi antara 45-90 menit. Informan tersebut meliputi tokoh
masyarakat (Bapak Sabang dan Bapak Yohanis Ruruk), tokoh agama (Pdt. Em. Marten

6 Gayus darius, & Safril, S., “Moderasi Beragama dan Akulturasi Agama Budaya: Sebuah Dinamika
Hidup Beragama di Tana Toraja.” Melo: Jurnal Studi Agama-Agama, 4, No. 2 (2024): 103-114.
https://melo.iakn-toraja.ac.id/index.php/ojsmelo/article/view/167

7 Rinaldy Damanik, Tragedi Kemanusiaan Poso Menggapai Surya pagi melalui kegelapan malam
(Palu: PBHI & LPS-HAM SULTENG, 2003), 16.

8 John W. Creswell, Research Design Pendekatan Metode Kualitatif, Kuantitatif, dan Campuran
Yogyakarta: Penerbit Pustaka Belajar, 2016, 254-257.

9 Ayu Rifka Sitoresmi, “Purposive Sampling adalah teknik pengambilan sampel, ketahui definisi
dan Tujuannya”, liputan6 (diakses 12 Mei 2023)

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 87



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

Luter Nggalene), serta beberapa anggota masyarakat lainnya yang dianggap memahami
sejarah konflik dan proses rekonsiliasi.

Proses wawancara direkam secara audio dan dilengkapi dengan catatan lapangan
untuk memastikan keakuratan data. Observasi dilakukan dengan mengikuti aktivitas
sosial masyarakat, seperti kerja bakti dan kegiatan keagamaan. Studi dokumentasi
mencakup arsip kantor desa, serta catatan pribadi Pdt. Em. Marten Luter Nggalene yang
memberikan konteks historis pascakonflik. Analisis data dilakukan melalui analisis
tematik, pendekatan ini memungkinkan peneliti mengidentifikasi faktor-faktor sosial
dan budaya yang mendukung terciptanya kehidupan damai.

Untuk memastikan validitas dan kredibilitas data, penelitian ini menggunakan
teknik triangulasi sumber dan metode. Triangulasi sumber dilakukan dengan
membandingkan data dari tokoh masyarakat, tokoh agama, dan warga umum.
Triangulasi metode dilakukan dengan mengontraskan hasil wawancara, observasi, dan
dokumentasi. Peneliti juga menerapkan member checking dengan mengonfirmasi
kembali beberapa temuan kepada informan kunci untuk menghindari salah tafsir.
Peneliti secara sadar mengevaluasi posisi pribadi sebagai pihak luar agar tidak
memengaruhi interpretasi data atau hubungan dengan informan. Dengan langkah-
langkah ini, penelitian menjaga objektivitas dan meningkatkan keandalan hasil
penelitian kualitatif. Selain itu, penulis menyelidiki literatur pada tulisan para ahli
tentang moderasi dan revitalisasi agama. Kajian ini membantu memahami dinamika
keberagamaan dalam masyarakat dan memberikan landasan teoritis untuk menafsirkan
data lapangan. Penulis berusaha untuk memberikan analisis yang menyeluruh dan
mendalam sesuai dengan prinsip-prinsip penelitian kualitatif dengan menggabungkan
data empiris dari buku harian dan wawancara serta pendekatan teoritis dari literatur.

3. Hasil dan Pembahasan
Perdamaian adalah sebuah alat untuk transformasi moral dan kolektif serta keinginan
untuk membersihkan sumber dari kerusakan yang disebabkan oleh manusia. Salah satu
komponen penting dalam kehidupan bermasyarakat adalah kehidupan damai. Hal ini
dimaksudkan untuk menciptakan lingkungan yang aman dan damai dan menghindari
konflik yang dapat merusak hubungan sosial.1® Harmoni sosial yang berarti hubungan
yang baik dan seimbang antar individu dan masyarakat dari berbagai latar belakang,
termasuk agama dan sosial adalah tanda perdamaian. Setiap masyarakat saling
menghargai perbedaan dalam keyakinan, pandangan, dan cara hidup tanpa prasangka.
Hal ini disebut toleransi dan penghargaan terhadap keberagaman.

Moderasi merupakan jalan tengah yang mencerminkan posisi terbaik yakni
berada di antara dua ekstrem yang sama-sama tidak diinginkan. Sesuai dengan definisi
sebelumnya, moderasi beragama berarti beragama dengan cara jalan tengah. Dengan

10 KBBI, “Kamus Besar Bahasa Indonesia”, https://kbbi.web.id/perdamaian (diakses 2 Mei 2025)

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 88



Revitalisasi Budaya Toraja Pascakonflik dalam Perdamaian Islam-Kristen di Tamanjeka

cara ini seseorang tidak ekstrem dan tidak berlebihan dalam menjalani ajaran
agamanya. Mereka yang menggunakannya disebut moderat.!! Istilah "moderasi" sering
dikaitkan dengan "agama" di Indonesia, sehingga muncul istilah umum "moderasi
beragama". Seiring dengan meningkatnya penyebaran paham dan gerakan radikalisme
dalam beberapa tahun terakhir, istilah 'moderasi' semakin memperoleh perhatian dan
menjadi populer dalam wacana keagamaan dan kebangsaan. Sebagian besar gerakan
dan paham menggunakan agama sebagai legitimasi perjuangannya. Di satu sisi,
keragaman dapat menjadi rahmat, tetapi juga bisa menjadi malapetaka. Sebaliknya,
keragaman akan menjadi racun jika kita tidak dapat mengelolanya. Memahami dan
mengenal satu sama lain adalah cara utama untuk mengelola keragaman ini. Ketegangan
dan tindakan radikal pasti akan terjadi jika seseorang tidak memahami, tidak
menyadari, atau tidak mau memahami bahwa ada perbedaan. Jika itu berkaitan dengan
agama, seringkali bertindak berdasarkan kebenarannya sendiri, memaksakan
kebenaran orang lain, meskipun orang lain juga memiliki pemikiran dan pemahaman
yang berbeda. Kekerasan yang mengatasnamakan agama pasti akan terjadi jika hal
tersebut tidak saling menyadari, dan efeknya akan sangat besar. Tindakan-tindakan
seperti radikalisme, terorisme, pemboman, dan lainnya yang terjadi adalah contoh
nyata. Konsep moderasi beragama menjadi penting sebagai cara beragama dalam
konteks ini.12

Moderasi beragama dapat didefinisikan sebagai sikap beragama yang seimbang
antara pengalaman agama sendiri (eksklusif) dan penghormatan kepada praktik agama
yang berbeda dari orang lain (inklusif). Kita dapat menghindari sikap berlebihan,
fanatik, dan revolusioner jika ada keseimbangan atau jalan tengah dalam praktik
beragama ini. Memilih moderasi beragama dengan menghindari ekstremisme dan
liberalisme beragama sangat penting untuk menjaga keseimbangan dan menciptakan
perdamaian. Dengan cara ini, setiap umat beragama dapat memperlakukan satu sama
lain dengan hormat, menerima perbedaan, dan hidup bersama dalam harmoni dan
damai. Salah satu prinsip dasar moderasi beragama adalah selalu menjaga
keseimbangan antara dua hal, seperti akal dan wahyu, tubuh dan rohani, hak dan
kewajiban, keharusan dan kebebasan, dan teks agama dan kepercayaan.13

Menurut Wallace, revitalisasi adalah upaya untuk menghidupkan kembali nilai-
nilai, tradisi, atau praktik sosial yang telah hancur karena perubahan zaman, konflik,
atau faktor eksternal lainnya. Revitalisasi adalah sebuah proses sosial di mana
masyarakat berusaha mengubah elemen budaya mereka untuk menyesuaikan diri

11 Institusi Agama Islam Bengkulu, “Moderasi Beragama”, https://uinfasbengkulu.ac.id/pusat-
informasi/moderasi-beragama/ (diakses 5 Mei 2025)

12 Mohamad Salik, Nahdlatul Ulama dan gagasan Moderasi Islam (Malang: Literindo Berkah Jaya,
2020), 37-41.

13 Lukman H. Saifuddin, Moderasi Beragama (Jakarta: Kementrian Agama RI, 2009), 15-19.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 89



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

dengan perubahan lingkungan sosial dan ekonomi mereka.'* Menurut KBBI revitalisasi
adalah proses, metode, atau tindakan menghidupkan kembali atau menggiatkan
kembali.l> Koentjaraningrat berpendapat bahwa budaya lokal harus dijaga agar tetap
relevan dengan zaman tetapi tetap mempertahankan nilai-nilai penting yang menjadi
jati diri suatu bangsa. Komunitas dapat memperkuat ikatan sosial dan meningkatkan
solidaritas satu sama lain dengan menghidupkan kembali nilai-nilai ini. Sebagai contoh,
upaya untuk melestarikan seni tradisional, seperti tarian, musik, dan bahasa daerah,
dapat menjadi cara untuk menyatukan berbagai kelompok dalam masyarakat yang
heterogen. Dalam hal ini, revitalisasi sosial budaya juga mencakup upaya untuk
memperbaiki hubungan sosial antar kelompok masyarakat, terutama di tempat-tempat
di mana konflik atau perubahan ekonomi menyebabkan perpecahan.1®
Komunitas Toraja di Dusun Tamanjeka
Sebelum tahun 2011, Dusun Tamanjeka belum banyak dikenal oleh masyarakat luas.
Dusun ini merupakan bagian dari Desa Masani, yang secara administratif termasuk
dalam wilayah Kecamatan Poso Pesisir, Kabupaten Poso, Provinsi Sulawesi Tengah.l”
Secara geografis, Desa Masani terletak di bagian utara wilayah Kecamatan Poso Pesisir.
Desa ini memiliki potensi wilayah yang cukup strategis, dengan luas mencapai 802,15
km?. Wilayah Desa Masani terbagi ke dalam tiga dusun, yaitu Dusun I, Dusun II, dan
Dusun III, yang masing-masing memiliki batas-batas wilayah administratif tersendiri
antara lain;
a. Sebelah Utara :Desa Tokorondo
b. Sebelah Barat :Hutan Produksi
c. Sebelah Selatan: Desa Sa’atu
d. Sebelah Timur :Teluk Tomini

Desa Masani memiliki jumlah penduduk sebesar 869 orang berdasarkan hasil
pendataan Pemerintah Desa pada Tahun 2025. Struktur penduduk Desa Masani
menurut jenis kelamin adalah sebesar 439 orang laki - Laki dan 430 orang perempuan
dengan jumlah Kepala Keluarga sebesar 253 KK. Struktur penduduk Desa Masani tersaji
dalam tabel dibawah ini :

Tabel 1.1
Data Struktur dan Penyebaran Penduduk Desa Masani Tahun 2025
No. Dusun Laki-Laki Perempuan | Jumlah | KK RT
Miskin
1. Dusun I 120 Jiwa 108 Jiwa 228Jiwa | 68 18 Jiwa

14 Anthony F. C Wallace, Revitalization Movements (Washington, D.C.: American Anthropological
Association, 1956), 264-281.

15 KBBI, “Kamus Besar Bahasa Indonesia,” https://kbabi.web.id/revitalisasi (diakses 20 Mei
2025).

16 Koentjaraningrat, Pengantar Antropologi Indonesia (Jakarta: Gramedia, 2002), 120.

17 Erwin Dariyanto, “Tentang Tamanjeka Yang Pernah Terlupa lalu Jadi Basis Kelompok Santoso”,
detiknews 11 April 2016

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 90



Revitalisasi Budaya Toraja Pascakonflik dalam Perdamaian Islam-Kristen di Tamanjeka

2. Dusun II 98 Jiwa 97 Jiwa 195 Jiwa | 75 13 Jiwa
3. Dusun III 221 Jiwa 225 Jiwa 446 Jiwa | 110 | 66 Jiwa
Sumber : Pengkajian Desa Masani, 2025

Berdasarkan tabel 1.1 diatas, terlihat bahwa penyebaran penduduk terbesar Desa
Masani berdomisili pada Dusun III dengan jumlah sebesar 446 orang yang merupakan
dusun Tamanjeka, kemudian penduduk Desa Masani paling kecil berdomisili pada
Dusun 2 dengan jumlah sebesar 195 orang. Jumlah Kepala Keluarga sebesar 253 KK dan
Desa Masani sampai saat ini masih memiliki Rumah Tangga Miskin sebesar 97 RTM.
Pemerintah Desa Masani bersama masyarakat perlu merencanakan pemberdayaan
masyarakat dan pembangunan desa secara komprehensif dengan mengutamakan
kelestarian lingkungan yang berkelanjutan. Kepadatan penduduk di Dusun III
(Tamanjeka) memperkuat interaksi sosial yang intens sehingga nilai-nilai budaya Toraja
lebih mudah diinternalisasikan dalam kehidupan sehari-hari. Di tengah tingginya angka
kemiskinan, solidaritas berbasis kearifan lokal justru menjadi modal sosial utama dalam
menjaga harmoni Islam-Kristen pascakonflik.

Tamanjeka merupakan dusun III yang terletak di lereng Pegunungan Biru, Poso.
Dusun tersebut menjadi terkenal ketika kelompok sipil bersenjata muncul di seluruh
Poso, termasuk Kecamatan Poso Pesisir. Hal ini dimulai dengan fakta bahwa dusun
Tamanjeka yang berada di lereng pengunungan dan memiliki suasana yang indah dan
sejuk, menjadi tempat kelompok sipil bersenjata menyebarkan paham radikal dan
melakukan aksi-aksi teror. Adanya kelompok sipil bersenjata ini membuat sebagian
masyarakat berpindah lokasi ke beberapa tempat. Mereka berkelompok berdasarkan
ikatan keluarga. Untuk sampai diwilayah dusun Tamanjeka memerlukan waktu yang
cukup lama sebab jalan yang dilalui kurang baik. Pada saat ini masyarakat
membutuhkan akses jalan yang baik untuk memenuhi kebutuhan kehidupan mereka.18

Pada mulanya, penduduk Dusun Tamanjeka berasal dari kelompok etnis Toraja
yang bermigrasi dari Desa Mengkendek. Proses migrasi ini diawali oleh Mosude, seorang
pegawai negeri sipil yang bertugas di Komando Distrik Militer (KODIM) Poso, yang
menikah dengan Kamaria Todingan, perempuan asal Mengkendek yang telah bermukim
di Poso. Keluarga tersebut dikenal dengan nama keluarga Mosude-Todingan. Pada tahun
1989, keluarga Mosude-Todingan memfasilitasi perpindahan anggota keluarga besar
mereka dari Toraja ke wilayah Poso. Tamanjeka dipilih sebagai lokasi permukiman
karena pada saat itu wilayah tersebut dihuni oleh komunitas Toraja yang mayoritas
beragama Kristen. Namun, dalam periode konflik sosial, sebagian penduduk yang
bermukim di wilayah perbatasan mengalami tekanan, termasuk penahanan paksa dan
pemaksaan konversi agama ke Islam. Setelah peristiwa tersebut, komposisi penduduk
Tamanjeka terdiri atas 35 kepala keluarga yang beragama Islam dan 5 kepala keluarga

18 Marten Luter Nggalene, wawancara oleh Penulis, Pinedapa, Poso, Indonesia, 1 Maret 2025.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 91



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

yang beragama Kristen.l Terletak di kawasan pegunungan, masyarakat Tamanjeka
menerapkan pola hidup agraris yang diwariskan dari budaya asal mereka di Toraja,
dengan mengandalkan kegiatan berkebun sebagai sumber utama pemenuhan
kebutuhan ekonomi keluarga.20
Kelompok Pelaku Kekerasan
Kelompok Mujahidin Indonesia Timur mulai terbentuk setelah tersebarnya informasi
mengenai serangan terhadap komunitas Muslim lokal yang terjadi pada Mei-Juni.
Peristiwa tersebut mendorong sejumlah jaringan jihad di Indonesia untuk mengirimkan
anggotanya ke Poso. Kelompok yang kemudian dikenal sebagai Mujahidin ini tiba di
Poso hanya beberapa minggu pasca kerusuhan yang terjadi pada tahun 2000.21 Konflik
ini dimulai pada malam Natal 1998 ketika seorang pemuda Kristen yang mabuk
menusuk seorang warga Muslim. Antara tahun 1998 dan 2001, peristiwa ini memicu
perang antar komunitas yang menewaskan lebih dari 1.000 orang. Untuk mengakhiri
konflik, perjanjian damai Deklarasi Malino ditandatangani pada Desember 2001.
Namun, perasaan tidak puas dan ketidakadilan masih ada di masyarakat, yang memicu
kelompok militan seperti MIT. MIT melakukan banyak aksi kekerasan terhadap warga
sipil, yang memicu operasi militer besar oleh pemerintah. Santoso dibunuh dan banyak
anggota MIT lainnya ditangkap dalam Operasi Tinombala. Operasi Tinombala telah
berlangsung sejak tahun 2016 hingga sekarang di Tamanjeka. Banyak anggota MIT
merasa diabaikan dan tidak mendapatkan keadilan setelah konflik Poso. Kegagalan
perjanjian damai Malino untuk berkembang di masyarakat menyebabkan dendam dan
militansi yang berkelanjutan.?2 Ali Kalora dan pengikutnya aktif melakukan aksi
kelompok sipil bersenjata selama tahun 2020. Ini termasuk pembunuhan sadis di
banyak lokasi, seperti perkebunan, jalan raya, dan daerah pegunungan.23

Kehadiran kelompok sipil bersenjata memberikan dampak signifikan terhadap
berbagai aspek kehidupan sosial masyarakat. Kelompok ini memicu terjadinya konflik
dan ketidaksepakatan di tengah masyarakat yang sebelumnya berada dalam kondisi
damai dan stabil. Tingkat kepercayaan antarkelompok sosial mengalami penurunan, dan
struktur sosial masyarakat mengalami fragmentasi. Mayoritas penduduk di wilayah
Poso bekerja sebagai petani. Namun, aktivitas pertanian mengalami gangguan serius
akibat meningkatnya rasa takut untuk pergi ke kebun, yang disebabkan oleh kehadiran

19 Marten Luter Nggalene, wawancara oleh Penulis, Pinedapa, Poso, Indonesia, 1 Maret 2025.

20 Sabang, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 17 April 2025.

21 Dave McRae, Poso Sejarah Komprehensif kekerasan Antar Agama Terpanjang di Indonesia Pasca
Reformasi (Tangerang Selatan: Gajah Hidup, 2016), 175.

22 Keisyah Aprilia. “Bagaimana Konflik Komunal Kristen-Muslim diPoso Melahirkan Militan MIT".
Benar  News  https://www.benarnews.org/indonesian/berita/laporan-khusus/bgmn-konflik-kristen-
muslim-melahirkan-mit-12032020185811.html (diakses 3 Desember 2025).

23 Hermawan Mappiwali. “Jejak Dosa Kelompok sipil bersenjata Terakhir MIT yang Tewas Ditembak
di Poso”, detiknews (diakses 30 September 2025)

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 92


https://www.benarnews.org/indonesian/berita/laporan-khusus/bgmn-konflik-kristen-muslim-melahirkan-mit-12032020185811.html
https://www.benarnews.org/indonesian/berita/laporan-khusus/bgmn-konflik-kristen-muslim-melahirkan-mit-12032020185811.html

Revitalisasi Budaya Toraja Pascakonflik dalam Perdamaian Islam-Kristen di Tamanjeka

kelompok sipil bersenjata. Kondisi ini berdampak langsung pada penurunan
produktivitas ekonomi masyarakat. 24
Dalam tulisannya yang dimuat dalam buku Zakaria ]. Ngelow berjudul Teologi

Bencana: Pergumulan Iman dalam Konteks Bencana Alam dan Bencana Sosial, Abidin
Wakano mengidentifikasi dua bentuk perilaku manusia yang merusak nilai-nilai
kemanusiaan. Salah satu bentuk yang relevan dengan pembahasan ini adalah kekerasan
langsung yang dilakukan melalui tindakan fisik, seperti perang, penindasan, dan
kekerasan lainnya.2> Konsep kekerasan yang diuraikan oleh Abidin Wakano dalam
tulisannya memiliki hubungan langsung dengan kekerasan yang dilakukan oleh
Mujahidin Indonesia Timur (MIT) di Poso. Melalui tindakan kekerasan seperti
pembunuhan dan terror. MIT merusak prinsip kemanusiaan. Ini mencerminkan jenis
perilaku destruktif pertama yang disebutkan oleh Abidin Wakano, yaitu kekerasan fisik
yang melukai dan menghancurkan kehidupan manusia. Selain itu, konflik
berkepanjangan dan tindakan yang dilakukan oleh MIT juga menunjukkan konsekuensi
negatif dari kegagalan untuk menjaga keadilan sosial dan politik, yang sering dipicu oleh
ketidakpuasan dan ketidakadilan, seperti yang terjadi di Poso. Ini selaras dengan
pengamatan Abidin tentang bagaimana konflik berbasis SARA dan kepentingan politik-
ekonomi sering memicu kekerasan di Indonesia, meskipun ada komitmen nasional
untuk hidup dalam keberagaman. Aksi MIT mengatakan bahwa untuk mencegah siklus
kekerasan yang merusak kehidupan manusia, harmoni sosial dan keadilan harus
dipertahankan.
Kearifan Budaya Toraja Bangun Perdamaian
Penguatan jati diri atau identitas kultural sangat dipengaruhi oleh kearifan lokal sebagai
pusaka budaya. Di tengah kecenderungan homogenitas kebudayaan yang dihasilkan
oleh globalisasi, sangat penting untuk memperkuat jati diri suatu kelompok etnik atau
bangsa agar tidak tercerabut dari akar budayanya. Sangat penting untuk diingat bahwa
Indonesia mewarisi banyak sumber daya alam, sumber daya hayati, dan
keanekaragaman sosiokultural yang luar biasa. Kekayaan ini harus dikelola untuk
kesejahteraan masyarakatnya.26

Masyarakat Islam dan Kristen Toraja, memiliki nilai kekeluargaan yang menjadi
kekuatan utama untuk menjaga hubungan Islam dan Kristen tetap harmonis. Meskipun
terdapat perbedaan keyakinan, hubungan kekerabatan dan ikatan darah di antara
masyarakat tetap terjaga dengan sangat baik. Dalam banyak kesempatan, masyarakat
Islam dan Kristen saling berkunjung saat hari raya keagamaan, menunjukkan
penghormatan dan dukungan satu sama lain. Ketika Idul Fitri, warga Kristen turut

24 Andi Sarira, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 22 April 2025.

25 Zakaria ] Ngelow, dkk. Teologi Bencana, Pergumulan Iman dalam Konteks Bencana Alam dan
Bencana Sosial (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2019), 283-286.

26 [da Bagus Brata, “Kearifan Budaya Lokal Perekat Identitas Budaya” jurnal Bakti Saraswati 05,
no 01 (2016), 12-14 https://www.neliti.com/id/publications/75588/kearifan-budaya-lokal-perekat-
identitas-bangsa

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 93



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

mengunjungi rumah warga yang bergama Islam, begitupun sebaliknya saat Natal.
Tradisi ini mencerminkan bahwa adanya solidaritas dan nilai kekeluargaan di
Tamanjeka.2” Menjadi makhluk sosial, manusia tidak dapat hidup sendiri tanpa bantuan
orang lain. Interaksi sosial sangat penting bagi kehidupan manusia. Tanpa saling kenal
dan saling sapa, interaksi sosial tidak akan berhasil dan tidak akan bertahan lama. Di
sinilah silat al-rahmi sangat penting untuk dilaksanakan dalam kehidupan sosial.28

Penulis melihat bahwa kehidupan damai antara masyarkat Islam dan Kristen di
Tamanjeka adalah hasil dari perjalanan panjang setelah konflik yang penuh dengan
tantangan, tetapi yang diterima dengan kearifan lokal yang kuat. Di wilayah Poso,
konflik sosial pernah menyebabkan luka dan trauma. Namun, nilai kekeluargaan dan
ikatan kekerabatan menjadi fondasi utama dalam menjaga relasi harmonis antara
masyarakat Islam dan Kristen Toraja di Tamanjeka, khususnya dalam konteks
pascakonflik. Praktik saling mengunjungi pada perayaan hari raya keagamaan, seperti
Idul Fitri dan Natal, tidak hanya merefleksikan solidaritas sosial, tetapi juga berfungsi
sebagai mekanisme sosial untuk memulihkan kepercayaan yang sempat terganggu
akibat pengalaman konflik dan trauma kolektif. Dalam perspektif teori revitalisasi
budaya, nilai-nilai kekerabatan Toraja direaktualisasi sebagai sumber daya kultural yang
membantu masyarakat membangun kembali rasa aman dan kebersamaan. Pada saat
yang sama, praktik tersebut mencerminkan moderasi beragama, di mana perbedaan
keyakinan dikelola secara seimbang melalui sikap saling menghormati dan keterbukaan.
Dengan demikian, revitalisasi nilai kekeluargaan berperan sebagai strategi kultural
dalam proses penyembuhan trauma pascakonflik serta memperkuat harmoni sosial
yang berkelanjutan di tengah keberagaman agama.

Tongkonan sebagai Simbol Persatuan dan Perdamaian

Masyarakat Tamanjeka membangun rumah berbentuk tongkonan, meskipun mereka
tinggal di wilayah Poso. Tongkonan, sebagai rumah adat Toraja, bukan hanya tempat
tinggal, tetapi juga merupakan sarana untuk menyatukan masyarakat Tamanjeka
dengan suku Toraja. Tongkonan, dalam filosofi Toraja, melambangkan ikatan keluarga
yang kuat dan merupakan inti dari semua aktivitas sosial dan budaya. Kehadiran
Tongkonan di daerah Tamanjeka menunjukkan bahwa orang-orang yang berbeda agama
dapat tetap bersatu dalam semangat persaudaraan dan kekeluargaan. Tongkonan juga
memiliki makna "sangtorayan”, yang merujuk pada persatuan dan kerja sama. Simbol
inilah yang mendorong perdamaian di antara komunitas Islam dan Kristen. Meskipun
jauh dari Tanah Toraja, masyarakat Islam dan Kristen tetap membawa dan melestarikan

27 Sabang, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 17 April 2025
28 Lilik Ummi Kaltsum, “Hubungan Kekeluargaan Perspektif Alqur'an (Studi Term Silaturahmi
Dengan Metode Tematis)”, Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir 6, no 1 (2021), 20-22
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/Al-Bayan/article/view /9539

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 94



Revitalisasi Budaya Toraja Pascakonflik dalam Perdamaian Islam-Kristen di Tamanjeka

tongkonan sebagai warisan budaya yang menguatkan kedamaian di antara mereka.??
Masyarakat Tamanjeka secara sadar membangun dan melestarikan tongkonan
meskipun mereka bermukim di wilayah Poso, sebagai upaya mempertahankan sekaligus
mengaktifkan kembali nilai-nilai budaya Toraja dalam konteks sosial yang plural.
Temuan wawancara menunjukkan bahwa tongkonan tidak hanya dipahami sebagai
rumah adat, tetapi sebagai simbol ikatan kekerabatan (sangtorayan) dan ruang sosial
bersama yang menyatukan komunitas Islam dan Kristen. Dalam perspektif teori
revitalisasi budaya, praktik ini mencerminkan proses penghidupan kembali simbol
tradisional agar relevan dengan kebutuhan sosial kontemporer, khususnya dalam
menjaga kohesi masyarakat multireligius. Pada saat yang sama, tongkonan berfungsi
sebagai medium moderasi beragama, karena menghadirkan ruang netral yang
menempatkan identitas budaya di atas perbedaan teologis, sehingga memungkinkan
relasi sosial yang seimbang, toleran, dan inklusif. Dengan demikian, tongkonan di
Tamanjeka tidak hanya merepresentasikan keberlanjutan identitas etnis Toraja, tetapi
juga berperan sebagai mekanisme kultural yang memperkuat perdamaian dan harmoni
antarumat beragama.

Keberadaan bangunan Tongkonan di Tamanjeka berfungsi sebagai pusat
integrasi sosial dan budaya. Tongkonan menjadi tempat berkumpul yang menghidupkan
semangat gotong royong dan saling menghargai dalam setiap kegiatan masyarakat,
seperti upacara adat, pertemuan keluarga besar, atau musyawarah kampung. Di sinilah
masyarakat lintas agama menerapkan nilai lokal seperti siri' na pacce dan ma'pakaboro
yang berarti saling menopang dan menghormati.3? Selain itu, tongkonan membantu
mempertahankan identitas kultural bersama. Hal ini membuat penduduk Tamanjeka
yang beragama Islam dan Kristen tetap merasa sebagai bagian dari komunitas Toraja.
Teori budaya Clifford Geertz berangkat dari pandangan bahwa budaya merupakan suatu
sistem simbol dan makna yang digunakan manusia untuk menafsirkan dunia dan
pengalaman hidup mereka.3! Keberadaan tongkonan di Tamanjeka, berfungsi sebagai
pusat integrasi sosial dan kultural yang merekatkan relasi masyarakat lintas agama
melalui praktik gotong royong, musyawarah, dan pertemuan keluarga besar. Nilai-nilai
lokal seperti siri’ na pacce dan ma’pakaboro dihidupkan kembali dalam ruang
tongkonan, menunjukkan proses revitalisasi budaya di mana simbol tradisional
direaktualisasi agar tetap relevan dalam konteks masyarakat multireligius. Sejalan
dengan pandangan Clifford Geertz tentang budaya sebagai sistem simbol dan makna,
tongkonan berperan sebagai medium simbolik yang membangun kerangka identitas
bersama bagi komunitas Islam dan Kristen. Praktik sosial yang berlangsung di dalamnya
sekaligus mencerminkan moderasi beragama, karena interaksi lintas iman dijalankan

29 Sabang, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 17 April 2025

30 Yohanis Ruruk, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 17 April 2025

31 Testbook, “Teori Simbolik dan Interpretatif-kekuatan simbol dan contoh”
https://testbook.com/ias-preparation/symbolic-and-interpretive-theories (Diakses 26 November 2025).

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 95



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

dalam bingkai keseimbangan, toleransi, dan saling menghormati, sehingga tongkonan
berkontribusi signifikan dalam menjaga harmoni sosial di tengah keberagaman.

Bahasa Toraja: Simbol Persatuan di Tamanjeka
Bahasa adalah sistem yang diwarisi dari kebudayaan atau masyarakat tempat kita
dibesarkan. Bahasa sudah sangat kuat sehingga orang tidak dapat mengubahnya. Bahasa
adalah bagian dari kebudayaan bahkan disebut sebagai faktor dominan. Oleh karena itu,
bahasa tidak dapat dipisahkan dari kehidupan budaya manusia karena ada hubungan
timbal balik atau kausalitas antara keduanya. Bahasa memengaruhi budaya manusia
tetapi juga merupakan hasil budaya. Bahasa berfungsi sebagai alat untuk berinteraksi
dengan orang lain. Namun, ada banyak alat lain yang dapat digunakan untuk
berinteraksi dengan orang lain, tetapi bahasa adalah yang paling penting, lengkap, dan
sempurna untuk berinteraksi dibandingkan dengan media lainnya.32

Penggunaan bahasa Toraja dalam komunikasi sehari-hari adalah faktor penting
yang mendorong kehidupan damai antara umat Islam dan Kristen di Tamanjeka. Dalam
situasi seperti ini, bahasa bukan sekadar alat komunikasi tetapi juga simbol persatuan,
identitas, dan kesetiaan terhadap akar budaya. Di Tamanjeka bahasa Toraja menjadi
jembatan sosial yang melampaui batas agama, karena digunakan oleh semua
masyarakat baik Islam maupun Kristen. Penggunaan bahasa Toraja dalam kehidupan
sehari-hari seperti dalam sapaan, percakapan informal, acara adat, dan pertemuan
komunitas, menciptakan sentuhan emosional yang dekat dan memperkuat rasa
kebersamaan sebagai "sangtorayan” (seseorang yang berasal dari Toraja).33 Bahasa
menciptakan lingkungan yang inklusif dan netral di mana kesamaan garis keturunan
dan nilai-nilai sosial adalah yang mendominasi pembicaraan publik. Bahasa Toraja
sangat penting untuk menjaga hubungan sosial setelah konflik. Masyarakat Tamanjeka
menunjukkan kesatuan budaya meskipun berbeda agama, namun tetap menggunakan
bahasa ibu mereka yaitu bahasa Toraja. Bahasa ini juga mengandung nilai-nilai luhur
seperti ma'komba, yang berarti saling menghibur, battang, yang berarti kerabat, dan
siri', yang berarti harga diri. Nilai-nilai ini memperkuat perilaku sosial yang menghargai
satu sama lain dan menentang kekerasan. Selain itu, bahasa Toraja sering digunakan
dalam forum musyawarah atau penyelesaian masalah untuk menyampaikan pesan
moral dan kearifan lokal.34

Penggunaan bahasa Toraja dalam komunikasi sehari-hari merupakan faktor
kunci dalam menjaga kehidupan damai antara masyarakat Islam dan Kristen di
Tamanjeka. Berdasarkan hasil wawancara, bahasa Toraja tidak hanya berfungsi sebagai
alat komunikasi, tetapi juga sebagai simbol persatuan, identitas kultural, dan loyalitas

32 Rina Devianty, “Bahasa Sebagai Cermin Kebudayaan”, Jurnal Tarbiyah 24,no 2 (2017), 227-235,
http://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/tarbiyah/article/view/167 /211

33 Buang, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 22 April 2025.

34 Yohanis Ruruk, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 17 April 2025

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 96



Revitalisasi Budaya Toraja Pascakonflik dalam Perdamaian Islam-Kristen di Tamanjeka

terhadap akar budaya bersama sebagai sangtorayan. Dalam perspektif teori revitalisasi
budaya, praktik penggunaan bahasa ibu ini menunjukkan proses reaktualisasi nilai-nilai
lokal seperti ma’komba (saling menghibur), battang (kekerabatan), dan siri’ (harga
diri)yang dihidupkan kembali sebagai sumber daya kultural dalam membangun kohesi
sosial pascakonflik. Bahasa Toraja menjadi ruang komunikasi yang inklusif dan netral,
melampaui batas agama, serta berperan penting dalam memulihkan kepercayaan dan
meredam potensi kekerasan. Penggunaan bahasa Toraja dalam sapaan sehari-hari, acara
adat, dan forum musyawarah mencerminkan praktik moderasi beragama, karena
perbedaan Kkeyakinan dikelola melalui nilai kesantunan, keseimbangan, dan
penghormatan terhadap sesama. Dengan demikian, bahasa Toraja berfungsi sebagai
jembatan sosial dan instrumen kultural strategis dalam memperkuat harmoni,
penyembuhan trauma pascakonflik, dan perdamaian berkelanjutan di tengah
keberagaman agama.
Persaudaraan Menyatukan Perbedaan
Persaudaraan dalam ajaran Islam
Persaudaraan dalam Islam adalah ikatan yang kuat yang tidak dapat ditandingi dengan
ikatan lainnya. Rasa persaudaraan sangat penting karena dapat menghapus
permusuhan. mengembalikan jiwa yang hancur dan menata kehidupan bermasyarakat
dengan semangat kerja sama untuk menumbuhkan rasa persaudaraan yang kuat antara
sesama manusia, menghilangkan rasa egois atau memementingkan diri sendiri. Ketika
ada rasa persaudaraan, persatuan dan Kkesatuan menjadi lebih kuat. Islam tidak
diciptakan untuk menyebarkan permusuhan atau fitnah atau dendam antar umat
manusia; itu juga menyebarkan perdamaian kepada sesama umat Islam dan bagaimana
hidup berdampingan dengan orang-orang yang memiliki kepercayaan yang berbeda.
Fakta sejarah Islam menunjukkan kasih sayang dan toleransi kaum muslim terhadap
mereka yang tidak beragama Islam.35

Kehidupan yang damai di Tamanjeka didorong oleh semangat persaudaraan
menurut ajaran Islam. Tidak hanya menciptakan hubungan yang baik antarumat Islam
sendiri, tetapi juga mendorong pembentukan ruang yang sehat untuk berbicara dan
bekerja sama dengan orang-orang Kristen. 3¢Ini menegaskan pesan bahwa perdamaian
dan toleransi bukan sekadar idealisme mereka dapat diterapkan dalam kehidupan
sehari-hari, seperti yang ditunjukkan oleh masyarakat Tamanjeka yang plural dan
rukun.
Persaudaraan dalam iman Kristen
Nilai Kristiani yang paling penting adalah persaudaraan. Namun, ini tidak berarti bahwa
dalam kelompok Kristiani selalu ada kedamaian dan keharmonisan. Perintah utama

35 Mifta Hurrodia dkk, “Konsep Persaudaraan dalam Islam dan Kristen”, Toleransi: Media
Komunikasi umat Beragama 13, no. 2 (2021): 92-95, https://ejournal.uin-
suska.ac.id/index.php/toleransi/article/download/16097/7199

36 Sabang, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 17 April 2025

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 97



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

dalam agama Kristen adalah memenubhi perintah Tuhan, dan tujuan setiap orang Kristen
adalah mencari dan berusaha menciptakan perdamaian. Hukum kasih merupakan
hukum yang paling penting dalam kehidupan bermasyarakat karena hidup rukun dan
damai terdapat di dalam Alkitab, yaitu agama Kristen memiliki hukum kasih.
Persaudaraan Kristen disebut "kasih". Dalam kekristenan, tujuan persaudaraan adalah
untuk menciptakan perdamaian dan kerhamonisan pada setiap orang. Alkitab banyak
membahas tentang cara manusia dapat menciptakan persaudaraan. Hal ini
memungkinan untuk menghentikan perasaan seperti curiga, benci, iri hati, cemburu,
dan lainnya yang bersifat negatif karena sifat ini. Dengan demikian, orang-orang dalam
lingkungan persaudaraan dapat bergaul dan berkomunikasi seolah-olah mereka adalah
anggota keluarga yang sama.3”

Hasil wawancara menunjukkan bahwa kehidupan damai di Tamanjeka didorong
oleh nilai persaudaraan yang bersumber dari ajaran Islam dan Kristen, yang tidak hanya
mengatur relasi internal umat masing-masing, tetapi juga membuka ruang dialog dan
kerja sama lintas agama. Dalam ajaran Islam, semangat persaudaraan mendorong
terciptanya hubungan sosial yang sehat dengan umat Kristen, sementara dalam tradisi
Kristen, hukum kasih menjadi landasan etis untuk membangun perdamaian dan
mengelola emosi negatif seperti kecurigaan dan kebencian. Dalam perspektif teori
revitalisasi budaya dan keagamaan, nilai-nilai persaudaraan ini tidak berhenti pada
tataran doktrinal, tetapi direaktualisasi dalam praktik sosial sehari-hari masyarakat
Tamanjeka yang plural. Praktik tersebut sekaligus mencerminkan moderasi beragama,
di mana ajaran iman dihidupi secara seimbang, inklusif, dan berorientasi pada
perdamaian, tanpa menegasikan perbedaan teologis. Dengan demikian, revitalisasi nilai
persaudaraan dalam Islam dan Kristen berfungsi sebagai modal sosial penting dalam
menjaga harmoni dan memperkuat kohesi sosial masyarakat Tamanjeka.

Cahaya Moderasi di Jalan Revitalisasi

Kehidupan masyarakat Tamanjeka yang terdiri dari masyarakat Islam dan Kristen
Toraja, mencerminkan bagaimana nilai-nilai keagamaan, budaya, dan kearifan lokal
dapat menyatu secara damai. Keberagaman mereka tidak dipengaruhi oleh rasa
ekslusivisme atau ekstremisme, sebaliknya itu menunjukkan sikap moderat yang
menghargai perbedaan dan mendukung keharmonisan sosial. Praktik keagamaan di
Tamanjeka mencerminkan konsep moderasi beragama, yang menekankan jalan tengah,
tidak ekstrem dan tidak terlalu liberal. Mereka mempertahankan keyakinan masing-
masing tetapi mereka sadar memilih prinsip toleransi, kebersamaan dan penghormatan
terhadap keberagaman sebagai dasar hidup mereka bersama. Moderasi beragama
adalah bagian praktik sosial bukan hanya norma. Pembagian peran sosial, pengelolaan
kegiatan adat lintas agama dan cara komunikasi yang menghindari dominasi salah satu
kelompok adalah contoh dari prinsip keadilan dan keseimbangan moderasi. Dalam

37 Hurrodia, “Konsep Persaudaraan dalam Islam dan Kristen”, 95-99

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 98



Revitalisasi Budaya Toraja Pascakonflik dalam Perdamaian Islam-Kristen di Tamanjeka

menjalani kehidupan beragama mereka, mereka dengan hati-hati memastikan bahwa
hak dan kewajiban, akal dan wahyu, teks dan konteks selaras. Hal ini menunjukkan
bahwa moderasi beragama bukan sekedar slogan tetapi itu dapat berfungsi sebagai
contoh kehidupan sosial yang baik di tengah pluralisme. Masyarakat Toraja Islam
memberitahu kepada saudara mereka yang beragama Kristen, bila akan terjadi sesuatu
dan akan ada aksi kelompok teror. Adanya informasi ini mereka lebih berhati-hati,
misalnya menghindari untuk ke kebun. Kehidupan masyarakat Tamanjeka menjadi
contoh bahwa damai itu bisa dirawat melalui tindakan kecil namun bermakna dengan
saling menjaga, saling mempercayai dan saling peduli. Di tengah bayang-bayang
kekerasan dan intoleransi mereka menghadirkan harapan bawah kerukunan
antaragama bukan sekadar kemungkinan, tetapi kenyataan yang dapat diwujudkan.

Anthony F.C. Wallace adalah antropolog yang sangat relevan untuk memahami
proses transformasi sosial dan budaya yang terjadi di Tamanjeka setelah konflik Poso.
Menurut Wallace, revitalisasi adalah upaya sadar dari suatu komunitas untuk menata
ulang sistem keyakinan, nilai, dan praktik sosial-budaya sebagai tanggapan terhadap
disrupsi besar seperti bencana sosial, konflik, atau krisis identitas. Proses ini tidak
hanya mencakup pemulihan budaya secara keseluruhan, tetapi juga mencakup lebih
dari sekedar pemulihan. Dalam hal ini, revitalisasi di Tamanjeka terlihat setelah
terjadinya perselisihan antaragama yang melanda daerah Poso pada awal tahun 2000-
an, serta konflik kekerasan yang dilakukan oleh kelompok MIT. Revitalisasi budaya
Toraja di Tamanjeka tidak hanya bertujuan untuk melestarikan warisan leluhur, tetapi
juga menjadi strategi sosial dalam membangun kehidupan masyarakat yang damai dan
inklusif. Nilai-nilai budaya seperti solidaritas, kekeluargaan, dan penghormatan
terhadap leluhur, yang melekat pada identitas masyarakat Toraja di Tamanjeka, menjadi
landasan penting dalam membangun hubungan sosial yang harmonis di tengah
keberagaman agama. Dalam konteks masyarakat yang beragam agama dan mengalami
dinamika pasca-konflik, identitas budaya tidak dipandang lagi sebagai sumber
perbedaan yang memecah, melainkan sebagai jembatan yang menghubungkan
antarindividu dan kelompok untuk membangun kehidupan yang lebih inklusif dan
harmonis. Revitalisasi ini memperkuat ikatan sosial antarwarga, membina rasa saling
menghargai, dan memperteguh komitmen bersama untuk hidup berdampingan secara
damai.

Masyarakat Tamanjeka, terdiri dari pemeluk Islam dan Kristen, memilih untuk
menghidupkan kembali identitas etnis Toraja sebagai titik temu dan jembatan
rekonsiliasi di tengah ancaman perpecahan dan polarisasi agama. Moderasi beragama di
Tamanjeka tampak nyata dalam penyelesaian konflik kecil secara damai. Pada tahun
2023, terjadi ketegangan antara pemuda Muslim dan Kristen terkait penggunaan
lapangan desa karena benturan jadwal latihan keagamaan. Permasalahan ini tidak
berkembang menjadi konflik terbuka karena segera dimediasi oleh tokoh adat dan

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 99



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

tokoh agama melalui pendekatan kekeluargaan berbasis nilai budaya Toraja, seperti
sikamalolo’ (saling menghargai).38

Identitas Toraja yang dulunya hilang dihidupkan kembali sebagai warisan
budaya dan sarana untuk menyatukan agama dan generasi. Dalam konteks ini, pepatah
Toraja “Mesak kada dipotuo, pantan kada di pomate,” yang secara harfiah berarti “satu
kata kita hidup, satu kata kita mati,” merepresentasikan semangat kolektif masyarakat
yang mengedepankan solidaritas dan kebersamaan. Ungkapan tersebut merefleksikan
nilai-nilai persatuan, kesetiaan, dan komitmen untuk menjaga keharmonisan sosial, baik
dalam situasi suka maupun duka. Masyarakat Tamanjeka menggunakan pepatah ini
sebagai pedoman hidup mereka untuk memperbaiki jaringan sosial yang rusak,
menumbuhkan kembali kepercayaan satu sama lain, dan menciptakan lingkungan damai
yang melampaui perbedaan keagamaan. Nilai-nilai Toraja ditunjukkan dalam tindakan
sehari-hari, seperti gotong royong antarumat, perayaan adat yang melibatkan seluruh
warga, dan penggunaan bahasa Toraja sebagai sarana untuk berkomunikasi secara
kolektif. Ini meningkatkan identitas budaya lokal selain berfungsi sebagai taktik sosial
untuk mengurangi kemungkinan konflik dan mewujudkan kedamaian yang
berkelanjutan.

Penelitian ini menunjukkan bahwa, berbeda dengan penelitian sebelumnya yaitu
Faizal Bachrong & Fitrah Auliya Ansar, Mikhael Richard, Muammar Saudi, serta Gayus
Darius & Safril yang menegaskan bahwa budaya Toraja terutama Tongkonan dan konsep
Karapasan berfungsi sebagai ruang moderasi beragama dan kerukunan lintas iman.
Namun, temuan terbaru di Tamanjeka menunjukkan kekhasan tersendiri di mana
Kehidupan damai di Tamanjeka justru dibangun di atas landasan nilai budaya Toraja
seperti tongkonan, kekeluargaan, dan penghormatan leluhur yang direvitalisasi sebagai
instrumen sosial dalam menciptakan harmoni pasca-konflik.

4. Kesimpulan
Penelitian ini bertujuan menganalisis peran kekeluargaan dan revitalisasi budaya lokal
dalam membangun kehidupan damai antara masyarakat Toraja Islam dan Kristen di
Tamanjeka, Kabupaten Poso, pascakonflik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
identitas ke-Toraja-an, yang diwujudkan melalui nilai kekeluargaan, gotong royong,
solidaritas sosial, dan praktik budaya bersama, menjadi faktor utama yang
menjembatani perbedaan agama dan memperkuat harmoni sosial.

Revitalisasi budaya lokal, seperti pelestarian tongkonan, penggunaan bahasa
Toraja, serta pelaksanaan ritus adat yang inklusif, berfungsi sebagai instrumen
rekonsiliasi sosial dan pembangun solidaritas lintas agama. Praktik-praktik ini sejalan

38 Sabang, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 17 April 2025

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 100



Revitalisasi Budaya Toraja Pascakonflik dalam Perdamaian Islam-Kristen di Tamanjeka

dengan prinsip moderasi beragama yang mendorong sikap saling menghargai,

keterbukaan, dan penolakan terhadap radikalisme agama.

Penelitian ini memberikan kontribusi ilmiah dengan menunjukkan bahwa dalam
konteks masyarakat pascakonflik, identitas budaya lokal tidak hanya berfungsi sebagai
simbol tradisi, tetapi juga sebagai mekanisme sosial yang efektif dalam mereduksi
potensi konflik, memperkuat kohesi sosial, dan menumbuhkan perdamaian
berkelanjutan di masyarakat multireligius.

Berdasarkan temuan penelitian ini, direkomendasikan pengembangan program
pemberdayaan masyarakat berbasis budaya Toraja dan moderasi beragama secara
terstruktur di Tamanjeka, seperti pembentukan forum lintas agama berbasis
Tongkonan, pelatihan moderasi beragama bagi pemuda lintas iman, serta penguatan
kegiatan gotong royong adat yang melibatkan seluruh unsur masyarakat tanpa
memandang agama. Program ini perlu didukung oleh pemerintah desa, tokoh adat, dan
tokoh agama sebagai aktor kunci dalam mentransmisikan nilai kekeluargaan, toleransi,
dan solidaritas pascakonflik. Selain itu, perlu dilakukan pendokumentasian sistematis
terhadap praktik-praktik kearifan lokal Toraja seperti peran Tongkonan, penggunaan
bahasa Toraja, serta tradisi kerja bersama sebagai model rekonsiliasi berbasis budaya
yang dapat direplikasi di wilayah lain pascakonflik. Dengan demikian, penelitian ini
tidak hanya berkontribusi secara teoritis dalam memperkaya kajian perdamaian
berbasis budaya, tetapi juga memberikan arah praktis dalam membangun ketahanan
sosial masyarakat plural di wilayah rawan konflik.

Referensi

Adryamarthanino, Verelladevanka, “Konflik Poso: Latar Belakang, Kronologi, dan
Penyelesaian”, Kompas.
https://www.kompas.com/stori/read/2021/07/30/100000279 /konflik-poso-
latar-belakang-kronologi-dan-penyelesaian (diakses 30 Juli 2021).

Aprilia, Keisyah. “Bagaimana Konflik Komunal Kristen-Muslim diPoso Melahirkan
Militan MIT”. Benar News
https://www.benarnews.org/indonesian/berita/laporan-khusus/bgmn-konflik-
kristen-muslim-melahirkan-mit-12032020185811.html (diakses 3 Desember
2020).

Bachrong, Faizal dan Fitrah Auliya Ansar, Religious Moderation in Karapasan: The Local
Culture of Tana Toraja Community in South Sulawesi, Al-Qalam: Jurnal Penelitian
Agama dan Sosial Budaya, 27(1): 63-72. https://doi.org/10.31969/alq.v27i1.973

Brata, Ida Bagus, “Kearifan Budaya Lokal Perekat Identitas Budaya” jJurnal Bakti
Saraswati 05, no 01 (2016): 12-14
https://www.neliti.com/publications/75588 /kearifan-budaya-lokal-perekat-
identitas-bangsa

Buang, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 22 April 2025.

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 101


https://www.kompas.com/stori/read/2021/07/30/100000279/konflik-poso-latar-belakang-kronologi-dan-penyelesaian
https://www.kompas.com/stori/read/2021/07/30/100000279/konflik-poso-latar-belakang-kronologi-dan-penyelesaian
https://www.benarnews.org/indonesian/berita/laporan-khusus/bgmn-konflik-kristen-muslim-melahirkan-mit-12032020185811.html
https://www.benarnews.org/indonesian/berita/laporan-khusus/bgmn-konflik-kristen-muslim-melahirkan-mit-12032020185811.html
https://doi.org/10.31969/alq.v27i1.973
https://www.neliti.com/publications/75588/kearifan-budaya-lokal-perekat-identitas-bangsa
https://www.neliti.com/publications/75588/kearifan-budaya-lokal-perekat-identitas-bangsa

MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025)

Creswell, John W, Research Design Pendekatan Metode Kualitatif, Kuantitatif, dan
Campuran, Yogyakarta: Penerbit Pustaka Belajar.

Damanik, Rinaldy, Tragedi Kemanusiaan Poso Menggapai Surya pagi melalui kegelapan
malam. Palu: PBHI & LPS-HAM SULTENG, 2003.

Darius, Gayus, dan Safril, S., “Moderasi Beragama dan Akulturasi Agama Budaya: Sebuah
Dinamika Hidup Beragama di Tana Toraja.,” Melo: Jurnal Studi Agama-Agama, 4,
No. 2 (2024): 103-114. https://doi.org/10.34307 /mjsaa.v4i2.167

Dariyanto Erwin, “Tentang Tamanjeka Yang Pernah Terlupa lalu Jadi Basis Kelompok
Santoso”, detiknews 11 April 2016 https://news.detik.com/berita/d-
3184941 /tentang-taman-jeka-yang-pernah-terlupa-lalu-jadi-basis-kelompok-
santoso

Devianty, Rina, “Bahasa Sebagai Cermin Kebudayaan”, Jurnal Tarbiyah 24, no 2 (2017):
227-235, https://doi.org/10.30829 /tar.v24i2.167

Hurrodia, Mifta, dkk, “Konsep Persaudaraan dalam Islam dan Kristen”, Toleransi: Media
Komunikasi umat Beragama 13, no. 2 (2021): 92-95,
https://doi.org/10.24014 /trs.v13i2.16097

Institusi Agama I[slam Bengkuluy, “Moderasi Beragama”,
https://uinfasbengkulu.ac.id /pusat-informasi/moderasi-beragama/ (diakses 5
Mei 2025).

Kaltsum, Lilik Ummi, “Hubungan Kekeluargaan Perspektif Alqur'an (Studi Term
Silaturahmi Dengan Metode Tematis)”, Al-Bayan: Jurnal Studi l[Imu Al-Qur'an dan
Tafsir 6, no 1 (2021): 20-22 https://doi.org/10.15575/al-bayan.v6i1.9539

KBBI, “Kamus Besar Bahasa Indonesia”, https://kbbi.web.id/perdamaian (diakses 2 Mei
2025).

KBBI, “Kamus Besar Bahasa Indonesia,” https://kbabi.web.id/revitalisasi (diakses 20
Mei 2025).

Koentjaraningrat, Pengantar Antropologi Indonesia. Jakarta: Gramedia, 2002.

Mapipiwali, Hermawan. “Jejak Dosa Kelompok sipil bersenjata Terakhir MIT yang Tewas
Ditembak di Poso”, detiknews https://news.detik.com/berita/d-6321114/jejak-
dosa-teroris-terakhir-mit-yang-tewas-ditembak-di-poso (diakses 30 september
2025)

McRae, Dave, Poso Sejarah Komprehensif kekerasan Antar Agama Terpanjang di
Indonesia Pasca Reformasi. Tangerang Selatan: Gajah Hidup, 2016.

Ngelow, Zakaria ], dkk. Teologi Bencana, Pergumulan Iman dalam Konteks Bencana Alam
dan Bencana Sosial. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2019.

Nggalene, Marten Luter, wawancara oleh Penulis, Pinedapa, Poso, Indonesia, 1 Maret
2025

Richard, Mikhael, “Tongkonan sebagai Aktualisasi Budaya Kuno dalam Keragaman
Agama Modern di Toraja,” Relinesia: Jurnal Kajian Agama dan Multikulturalisme
Indonesia, 3(2): 78-84. https://doi.org/10.572349 /relinesia.v3i2.1881

Copyright® 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 102


https://doi.org/10.34307/mjsaa.v4i2.167
https://news.detik.com/berita/d-3184941/tentang-taman-jeka-yang-pernah-terlupa-lalu-jadi-basis-kelompok-santoso
https://news.detik.com/berita/d-3184941/tentang-taman-jeka-yang-pernah-terlupa-lalu-jadi-basis-kelompok-santoso
https://news.detik.com/berita/d-3184941/tentang-taman-jeka-yang-pernah-terlupa-lalu-jadi-basis-kelompok-santoso
https://doi.org/10.30829/tar.v24i2.167
https://doi.org/10.24014/trs.v13i2.16097
https://uinfasbengkulu.ac.id/pusat-informasi/moderasi-beragama/
https://doi.org/10.15575/al-bayan.v6i1.9539
https://kbbi.web.id/perdamaian
https://kbabi.web.id/revitalisasi
https://news.detik.com/berita/d-6321114/jejak-dosa-teroris-terakhir-mit-yang-tewas-ditembak-di-poso
https://news.detik.com/berita/d-6321114/jejak-dosa-teroris-terakhir-mit-yang-tewas-ditembak-di-poso
https://doi.org/10.572349/relinesia.v3i2.1881

Revitalisasi Budaya Toraja Pascakonflik dalam Perdamaian Islam-Kristen di Tamanjeka

Ruruk, Yohanis, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 17 April 2025

Sabang, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 17 April 2025

Saifuddin, Lukman H, Moderasi Beragama. Jakarta: Kementrian Agama RI, 2009.

Salik, Mohamad, Nahdlatul Ulama dan gagasan Moderasi Islam. Malang: Literindo Berkah
Jaya, 2020.

Sarira Andi, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 22 April 2025.

Saudi, Muammar, “Tongkonan: Symbol of Interfaith Peace in Tana Toraja, South
Sulawesi,” Satya Widya: Jurnal Studi Agama, 8(1): 77-86. Tongkonan: Symbol of
Interfaith Peace in Tana Toraja, South Sulawesi- Satya Widya 8(1) 2025
https://doi.org/10.33363 /swjsa.v8i1.1219

Sitoresmi, Ayu Rifka, “Purposive Sampling adalah teknik pengambilan sampel, ketahui
definisi dan Tujuannya”, liputané
https://www.liputan6.com/hot/read /5284704 /purposive-sampling-adalah-
teknik-pengambilan-sampel-ketahui-definisi-dan-tujuannya (diakses 12 Mei
2025)

Testbook, “Teori Simbolik dan Interpretatif-kekuatan simbol dan contoh”
https://testbook.com/ias-preparation/symbolic-and-interpretive-theories.
(diakses 26 November 2025)

Wallace, Anthony F. C, Revitalization Movements. Washington, D.C.: American
Anthropological Association, 1956.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 103


https://doi.org/10.33363/swjsa.v8i1.1219
https://www.liputan6.com/hot/read/5284704/purposive-sampling-adalah-teknik-pengambilan-sampel-ketahui-definisi-dan-tujuannya
https://www.liputan6.com/hot/read/5284704/purposive-sampling-adalah-teknik-pengambilan-sampel-ketahui-definisi-dan-tujuannya
https://testbook.com/ias-preparation/symbolic-and-interpretive-theories

