
 
 Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 85  

 

 

REVITALISASI BUDAYA TORAJA PASCAKONFLIK DALAM PERDAMAIAN 
ISLAM-KRISTEN DI TAMANJEKA, POSO 
 

Yunisca Jeinri Malakiki1, Asyer Tandapai2  
Sekolah Tinggi Teologi Gereja Kristen Sulawesi Tengah Tentena1,2 

1jeinrimalakiki30@gmail.com 
 

Abstract: This study examines the role of Torajan cultural values in fostering and 
sustaining peaceful coexistence between Muslim and Christian communities in Tamanjeka 
Village, Poso Regency, after the communal conflict. Using a qualitative approach through 
in-depth interviews, observation, and document analysis, this research involved 
traditional leaders, religious figures, and interfaith community members. The findings 
reveal that the Tongkonan functions as both a symbolic and social space for 
strengthening kinship values, dialogue, and post-conflict reconciliation. Additionally, the 
Torajan language serves as an interfaith communication medium that enhances social 
solidarity and reinforces a shared Torajan identity beyond religious differences. The 
revitalization of local culture, combined with religious moderation practices, significantly 
strengthens community resilience against renewed conflict and radical influences. This 
study contributes to culture-based peacebuilding discourse and offers a localized 
reconciliation model applicable to other post-conflict multicultural societies. 
 
Keywords: peace, post-conflict reconciliation, religious moderation, tongkonan, torajan 
language 
 
Abstrak: Penelitian ini mengkaji peran nilai-nilai budaya Toraja dalam membangun 
dan mempertahankan kehidupan damai antara masyarakat Islam dan Kristen di Desa 
Tamanjeka, Kabupaten Poso, pascakonflik sosial. Menggunakan pendekatan kualitatif 
melalui wawancara mendalam, observasi, dan studi dokumentasi, penelitian ini 
melibatkan tokoh adat, tokoh agama, serta masyarakat lintas iman. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa Tongkonan berfungsi sebagai ruang simbolik dan sosial yang 
memperkuat nilai kekeluargaan, musyawarah, serta rekonsiliasi pascakonflik. Selain 
itu, bahasa Toraja menjadi media komunikasi lintas agama yang memperkuat 
solidaritas sosial dan rasa identitas bersama sebagai orang Toraja, melampaui batas-
batas perbedaan keyakinan. Revitalisasi budaya lokal yang dipadukan dengan praktik 
moderasi beragama terbukti meningkatkan ketahanan sosial masyarakat terhadap 
potensi konflik dan pengaruh radikalisme. Penelitian ini berkontribusi dalam 
pengembangan kajian perdamaian berbasis budaya lokal serta menawarkan model 
rekonsiliasi sosial yang relevan untuk konteks masyarakat plural pascakonflik. 
 

Kata Kunci: bahasa toraja, moderasi beragama,  perdamaian, rekonsiliasi pascakonflik, 
tongkonan  

 
 

 

Article 
History: 

Received: 09-06-2025 Revised:  10-11-2025 Accepted:  26-12-2025 

MELO: Jurnal Studi Agama-agama 
ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) 
Volume 5, No 2, Desember  2025; (85-103) Available at: https://melo.iakn-toraja.ac.id 

 

mailto:jeinrimalakiki30@gmail.com


MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 86 

1. Pendahuluan 

Indonesia sebagai negara multikultural rentan terhadap konflik berbasis agama jika 

keberagaman tidak dikelola dengan baik. Sikap intoleransi dan radikalisme menjadi 

ancaman serius bagi kehidupan sosial, terutama di wilayah pascakonflik seperti Poso, 

Sulawesi Tengah. Oleh karena itu, pendekatan moderasi beragama menjadi penting, 

khususnya bila dikontekstualisasikan dengan nilai-nilai lokal masyarakat setempat. 

Dusun Tamanjeka, Desa Masani, Kecamatan Poso Pesisir, merupakan wilayah 

perbukitan yang pernah terdampak konflik sosial-keagamaan pada awal 2000-an dan 

aktivitas kelompok sipil bersenjata. Dampak konflik tersebut tidak hanya bersifat fisik, 

tetapi juga psikososial, seperti trauma dan rusaknya kepercayaan sosial.1 Namun, 

masyarakat Tamanjeka mampu membangun kembali kehidupan harmonis antara umat 

Islam dan Kristen melalui penguatan solidaritas komunal, ikatan kekerabatan lintas 

agama, serta nilai-nilai lokal yang mereka lestarikan sebagai orang Toraja di tana Poso.2 

Kajian tentang moderasi beragama masih lebih banyak berfokus pada aspek 

keamanan dan kurang menyentuh dinamika sosial sehari-hari komunitas lokal. 

Berdasarkan kesenjangan tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana 

praktik moderasi beragama dijalankan dalam kehidupan masyarakat Tamanjeka serta 

bagaimana revitalisasi nilai-nilai lokal berperan dalam memperkuat harmoni sosial dan 

menangkal radikalisme di tingkat komunitas. 

Ada banyak peneliti yang telah mengkaji kearifan lokal dari suku Toraja yang 

menjadi ruang perdamaian untuk hidup harmonis sebagai orang Toraja. Contohnya, 

Faizal Bachrong & Fitrah Auliya Ansar menyimpulkan bahwa budaya lokal Toraja 

khususnya tradisi Karapasan dan rumah adat Tongkonan berfungsi sebagai basis 

moderasi beragama dan kerukunan antarumat beragama.3 Kemudian Mikhael Richard 

menegaskan bahwa Tongkonan menjadi ruang komunal dan simbol identitas bersama 

yang memungkinkan masyarakat dari agama berbeda hidup harmonis.4 Peneliti lain 

yaitu Muammar Saudi menggambarkan bagaimana Tongkonan membangun nilai 

kebersamaan dan dialog antaragama yang mendasari kerukunan sosial di Toraja 

kontemporer.5 Selanjutnya, Gayus Darius & Safril menunjukkan bahwa akulturasi nilai 

 
1 Verelladevanka Adryamarthanino, “Konflik Poso: Latar Belakang, Kronologi, dan Penyelesaian”, 

Kompas (diakses 30 Juli 2021). 
2 Sabang, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 17 April 2025.  
3 Faizal Bachrong & Fitrah Auliya Ansar, Religious Moderation in Karapasan: The Local Culture of 

Tana Toraja Community in South Sulawesi, Al-Qalam: Jurnal Penelitian Agama dan Sosial Budaya, 27(1): 
63–72. https://jurnalalqalam.or.id/index.php/Alqalam/article/view/973 

4 Mikhael Richard, “Tongkonan sebagai Aktualisasi Budaya Kuno dalam Keragaman Agama 
Modern di Toraja,” Relinesia: Jurnal Kajian Agama dan Multikulturalisme Indonesia, 3(2): 78–84. 
https://jurnal.anfa.co.id/index.php/relinesia/article/view/1881 

5 Muammar Saudi, “Tongkonan: Symbol of Interfaith Peace in Tana Toraja, South Sulawesi,” Satya 
Widya: Jurnal Studi Agama, 8(1): 77–86. Tongkonan: Symbol of Interfaith Peace in Tana Toraja, South 
Sulawesi- Satya Widya 8, 1 (2025). 



Revitalisasi Budaya Toraja Pascakonflik dalam Perdamaian Islam-Kristen di Tamanjeka   

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 87 

budaya dan moderasi beragama di Toraja  terutama konsep karapasan berperan dalam 

mereduksi potensi konflik agama.6 

Dari beberapa penelitian terdahulu terkait kearifan lokal suku Toraja, penulis 

tertarik untuk studi khusus mengenai Revitalisasi budaya Toraja untuk perdamaian 

yang masih kurang dibahas secara mendalam pada konteks pasca-konflik di tana Poso. 

Rinaldy Damanik menunjukkan bahwa konflik Poso berakar pada persoalan sosial-

politik yang dimanipulasi melalui simbol keagamaan, sehingga penyelesaian konflik 

tersebut menuntut partisipasi aktif masyarakat, bukan sekadar pendekatan keamanan.7 

Penelitian ini hadir untuk mengisi celah penelitian tersebut dengan fokusnya pada peran 

dari nilai-nilai kekeluargaan serta warisan budaya yang mereka lestarikan sebagai 

fondasi mereka menjaga kedamaian di tengah perbedaan agama.  

Dalam penelitian ini, hipotesis yang diajukan adalah bahwa revitalisasi budaya 

Toraja pascakonflik berperan penting dalam memperkuat perdamaian dan mempererat 

hubungan sosial antara masyarakat Islam dan Kristen di Tamanjeka, Kabupaten Poso. 

Hipotesis ini diuji melalui analisis data kualitatif yang diperoleh dari observasi lapangan, 

wawancara mendalam, dan dokumentasi, dengan memeriksa bagaimana nilai-nilai 

tersebut diwujudkan dalam praktik sosial dan relasi lintas agama sehari-hari. 

 

2. Metode Penelitian  

Penulis menggunakan pendekatan kualitatif, yang merujuk pada pendekatan yang 

diusulkan oleh John W. Creswell, untuk mendapatkan pemahaman yang lebih mendalam 

tentang pandangan, pengalaman, dan makna yang dibentuk oleh individu atau kelompok 

dalam konteks sosial dan kultural tertentu. Creswell menekankan pentingnya peran 

peneliti sebagai alat utama dalam proses pengumpulan data, yang memungkinkan 

peneliti terlibat secara langsung dalam proses pengumpulan data.8  

Dalam proses pengumpulan data, peneliti melakukan wawancara mendalam 

secara langsung dengan para narasumber guna memperoleh informasi yang kaya dan 

kontekstual. Dalam penelitian ini dilakukan dengan metode purposive sampling, di 

mana peneliti mengandalkan penilaiannya sendiri dalam memilih informan yang 

dianggap mampu memberikan informasi terkait penelitian yang dilakukan.9 Total 

terdapat 5 wawancara mendalam yang dilakukan selama periode penelitian dua minggu, 

masing-masing dengan durasi antara 45–90 menit. Informan tersebut meliputi tokoh 

masyarakat (Bapak Sabang dan Bapak Yohanis Ruruk), tokoh agama (Pdt. Em. Marten 

 
6 Gayus darius, & Safril, S., “Moderasi Beragama dan Akulturasi Agama Budaya: Sebuah Dinamika 

Hidup Beragama di Tana Toraja.” Melo: Jurnal Studi Agama-Agama, 4, No. 2 (2024): 103–114. 
https://melo.iakn-toraja.ac.id/index.php/ojsmelo/article/view/167 

7 Rinaldy Damanik, Tragedi Kemanusiaan Poso Menggapai Surya pagi melalui kegelapan malam 
(Palu: PBHI & LPS-HAM SULTENG, 2003), 16. 

8 John W. Creswell, Research Design Pendekatan Metode Kualitatif, Kuantitatif, dan Campuran 
Yogyakarta: Penerbit Pustaka Belajar, 2016, 254-257. 

9 Ayu Rifka Sitoresmi, “Purposive Sampling adalah teknik pengambilan sampel, ketahui definisi 
dan Tujuannya”, liputan6 (diakses 12 Mei 2023) 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 88 

Luter Nggalene), serta beberapa anggota masyarakat lainnya yang dianggap memahami 

sejarah konflik dan proses rekonsiliasi. 

Proses wawancara direkam secara audio dan dilengkapi dengan catatan lapangan 

untuk memastikan keakuratan data. Observasi dilakukan dengan mengikuti aktivitas 

sosial masyarakat, seperti kerja bakti dan kegiatan keagamaan. Studi dokumentasi 

mencakup arsip kantor desa, serta catatan pribadi Pdt. Em. Marten Luter Nggalene yang 

memberikan konteks historis pascakonflik. Analisis data dilakukan melalui analisis 

tematik, pendekatan ini memungkinkan peneliti mengidentifikasi faktor-faktor sosial 

dan budaya yang mendukung terciptanya kehidupan damai. 

Untuk memastikan validitas dan kredibilitas data, penelitian ini menggunakan 

teknik triangulasi sumber dan metode. Triangulasi sumber dilakukan dengan 

membandingkan data dari tokoh masyarakat, tokoh agama, dan warga umum. 

Triangulasi metode dilakukan dengan mengontraskan hasil wawancara, observasi, dan 

dokumentasi. Peneliti juga menerapkan member checking dengan mengonfirmasi 

kembali beberapa temuan kepada informan kunci untuk menghindari salah tafsir. 

Peneliti secara sadar mengevaluasi posisi pribadi sebagai pihak luar agar tidak 

memengaruhi interpretasi data atau hubungan dengan informan. Dengan langkah-

langkah ini, penelitian menjaga objektivitas dan meningkatkan keandalan hasil 

penelitian kualitatif. Selain itu, penulis menyelidiki literatur pada tulisan para ahli 

tentang moderasi dan revitalisasi agama. Kajian ini membantu memahami dinamika 

keberagamaan dalam masyarakat dan memberikan landasan teoritis untuk menafsirkan 

data lapangan. Penulis berusaha untuk memberikan analisis yang menyeluruh dan 

mendalam sesuai dengan prinsip-prinsip penelitian kualitatif dengan menggabungkan 

data empiris dari buku harian dan wawancara serta pendekatan teoritis dari literatur.  

 

3. Hasil dan Pembahasan 

Perdamaian adalah sebuah alat untuk transformasi moral dan kolektif serta keinginan 

untuk membersihkan sumber dari kerusakan yang disebabkan oleh manusia. Salah satu 

komponen penting dalam kehidupan bermasyarakat adalah kehidupan damai. Hal ini 

dimaksudkan untuk menciptakan lingkungan yang aman dan damai dan menghindari 

konflik yang dapat merusak hubungan sosial.10 Harmoni sosial yang berarti hubungan 

yang baik dan seimbang antar individu dan masyarakat dari berbagai latar belakang, 

termasuk agama dan sosial adalah tanda perdamaian. Setiap masyarakat saling 

menghargai perbedaan dalam keyakinan, pandangan, dan cara hidup tanpa prasangka. 

Hal ini disebut toleransi dan penghargaan terhadap keberagaman.  

Moderasi merupakan jalan tengah yang mencerminkan posisi terbaik yakni 

berada di antara dua ekstrem yang sama-sama tidak diinginkan. Sesuai dengan definisi 

sebelumnya, moderasi beragama berarti beragama dengan cara jalan tengah. Dengan 

 
10 KBBI, “Kamus Besar Bahasa Indonesia”, https://kbbi.web.id/perdamaian (diakses 2 Mei 2025) 



Revitalisasi Budaya Toraja Pascakonflik dalam Perdamaian Islam-Kristen di Tamanjeka   

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 89 

cara ini seseorang tidak ekstrem dan tidak berlebihan dalam menjalani ajaran 

agamanya. Mereka yang menggunakannya disebut moderat.11 Istilah "moderasi" sering 

dikaitkan dengan "agama" di Indonesia, sehingga muncul istilah umum "moderasi 

beragama". Seiring dengan meningkatnya penyebaran paham dan gerakan radikalisme 

dalam beberapa tahun terakhir, istilah 'moderasi' semakin memperoleh perhatian dan 

menjadi populer dalam wacana keagamaan dan kebangsaan. Sebagian besar gerakan 

dan paham menggunakan agama sebagai legitimasi perjuangannya. Di satu sisi, 

keragaman dapat menjadi rahmat, tetapi juga bisa menjadi malapetaka. Sebaliknya, 

keragaman akan menjadi racun jika kita tidak dapat mengelolanya. Memahami dan 

mengenal satu sama lain adalah cara utama untuk mengelola keragaman ini. Ketegangan 

dan tindakan radikal pasti akan terjadi jika seseorang tidak memahami, tidak 

menyadari, atau tidak mau memahami bahwa ada perbedaan. Jika itu berkaitan dengan 

agama, seringkali bertindak berdasarkan kebenarannya sendiri, memaksakan 

kebenaran orang lain, meskipun orang lain juga memiliki pemikiran dan pemahaman 

yang berbeda. Kekerasan yang mengatasnamakan agama pasti akan terjadi jika hal 

tersebut tidak saling menyadari, dan efeknya akan sangat besar. Tindakan-tindakan 

seperti radikalisme, terorisme, pemboman, dan lainnya yang terjadi adalah contoh 

nyata. Konsep moderasi beragama menjadi penting sebagai cara beragama dalam 

konteks ini.12 

Moderasi beragama dapat didefinisikan sebagai sikap beragama yang seimbang 

antara pengalaman agama sendiri (eksklusif) dan penghormatan kepada praktik agama 

yang berbeda dari orang lain (inklusif). Kita dapat menghindari sikap berlebihan, 

fanatik, dan revolusioner jika ada keseimbangan atau jalan tengah dalam praktik 

beragama ini. Memilih moderasi beragama dengan menghindari ekstremisme dan 

liberalisme beragama sangat penting untuk menjaga keseimbangan dan menciptakan 

perdamaian. Dengan cara ini, setiap umat beragama dapat memperlakukan satu sama 

lain dengan hormat, menerima perbedaan, dan hidup bersama dalam harmoni dan 

damai. Salah satu prinsip dasar moderasi beragama adalah selalu menjaga 

keseimbangan antara dua hal, seperti akal dan wahyu, tubuh dan rohani, hak dan 

kewajiban, keharusan dan kebebasan, dan teks agama dan kepercayaan.13 

Menurut Wallace, revitalisasi adalah upaya untuk menghidupkan kembali nilai-

nilai, tradisi, atau praktik sosial yang telah hancur karena perubahan zaman, konflik, 

atau faktor eksternal lainnya. Revitalisasi adalah sebuah proses sosial di mana 

masyarakat berusaha mengubah elemen budaya mereka untuk menyesuaikan diri 

 
11 Institusi Agama Islam Bengkulu, “Moderasi Beragama”, https://uinfasbengkulu.ac.id/pusat-

informasi/moderasi-beragama/ (diakses 5 Mei 2025) 
12 Mohamad Salik, Nahdlatul Ulama dan gagasan Moderasi Islam (Malang: Literindo Berkah Jaya, 

2020), 37-41. 
13 Lukman H. Saifuddin, Moderasi Beragama (Jakarta: Kementrian Agama RI, 2009), 15-19. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 90 

dengan perubahan lingkungan sosial dan ekonomi mereka.14 Menurut KBBI revitalisasi 

adalah proses, metode, atau tindakan menghidupkan kembali atau menggiatkan 

kembali.15 Koentjaraningrat berpendapat bahwa budaya lokal harus dijaga agar tetap 

relevan dengan zaman tetapi tetap mempertahankan nilai-nilai penting yang menjadi 

jati diri suatu bangsa. Komunitas dapat memperkuat ikatan sosial dan meningkatkan 

solidaritas satu sama lain dengan menghidupkan kembali nilai-nilai ini. Sebagai contoh, 

upaya untuk melestarikan seni tradisional, seperti tarian, musik, dan bahasa daerah, 

dapat menjadi cara untuk menyatukan berbagai kelompok dalam masyarakat yang 

heterogen. Dalam hal ini, revitalisasi sosial budaya juga mencakup upaya untuk 

memperbaiki hubungan sosial antar kelompok masyarakat, terutama di tempat-tempat 

di mana konflik atau perubahan ekonomi menyebabkan perpecahan.16 

Komunitas Toraja di Dusun Tamanjeka 

Sebelum tahun 2011, Dusun Tamanjeka belum banyak dikenal oleh masyarakat luas. 

Dusun ini merupakan bagian dari Desa Masani, yang secara administratif termasuk 

dalam wilayah Kecamatan Poso Pesisir, Kabupaten Poso, Provinsi Sulawesi Tengah.17 

Secara geografis, Desa Masani terletak di bagian utara wilayah Kecamatan Poso Pesisir. 

Desa ini memiliki potensi wilayah yang cukup strategis, dengan luas mencapai 802,15 

km². Wilayah Desa Masani terbagi ke dalam tiga dusun, yaitu Dusun I, Dusun II, dan 

Dusun III, yang masing-masing memiliki batas-batas wilayah administratif tersendiri 

antara lain;  

a. Sebelah Utara  : Desa Tokorondo 

b. Sebelah Barat  : Hutan Produksi 

c. Sebelah Selatan: Desa Sa’atu 

d. Sebelah Timur  : Teluk Tomini 

Desa Masani memiliki jumlah penduduk sebesar 869 orang berdasarkan hasil 

pendataan Pemerintah Desa pada Tahun 2025. Struktur penduduk Desa Masani 

menurut jenis kelamin adalah sebesar 439 orang laki – Laki dan 430 orang perempuan 

dengan jumlah Kepala Keluarga sebesar 253 KK. Struktur penduduk Desa Masani tersaji 

dalam tabel dibawah ini : 

Tabel 1.1 

Data Struktur dan Penyebaran Penduduk Desa Masani Tahun 2025 

No. Dusun Laki-Laki Perempuan Jumlah KK RT 

Miskin 

1. Dusun I 120 Jiwa 108 Jiwa 228 Jiwa 68 18 Jiwa 

 
14 Anthony F. C Wallace, Revitalization Movements (Washington, D.C.: American Anthropological 

Association, 1956), 264–281. 
15 KBBI, “Kamus Besar Bahasa Indonesia,” https://kbabi.web.id/revitalisasi (diakses 20 Mei 

2025). 
16 Koentjaraningrat, Pengantar Antropologi Indonesia (Jakarta: Gramedia, 2002), 120. 
17 Erwin Dariyanto, “Tentang Tamanjeka Yang Pernah Terlupa lalu Jadi Basis Kelompok Santoso”, 

detiknews 11 April 2016  



Revitalisasi Budaya Toraja Pascakonflik dalam Perdamaian Islam-Kristen di Tamanjeka   

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 91 

2. Dusun II 98 Jiwa 97 Jiwa 195 Jiwa 75 13 Jiwa 

3. Dusun III 221 Jiwa 225 Jiwa 446 Jiwa 110 66 Jiwa 

Sumber : Pengkajian Desa Masani, 2025 

Berdasarkan tabel 1.1 diatas, terlihat bahwa penyebaran penduduk terbesar Desa 

Masani berdomisili pada Dusun III dengan jumlah sebesar 446 orang yang merupakan 

dusun Tamanjeka, kemudian penduduk Desa Masani paling kecil berdomisili pada 

Dusun 2 dengan jumlah sebesar 195 orang. Jumlah Kepala Keluarga sebesar 253 KK dan 

Desa Masani sampai saat ini masih memiliki Rumah Tangga Miskin sebesar 97 RTM. 

Pemerintah Desa Masani bersama masyarakat perlu merencanakan pemberdayaan 

masyarakat dan pembangunan desa secara komprehensif dengan mengutamakan 

kelestarian lingkungan yang berkelanjutan. Kepadatan penduduk di Dusun III 

(Tamanjeka) memperkuat interaksi sosial yang intens sehingga nilai-nilai budaya Toraja 

lebih mudah diinternalisasikan dalam kehidupan sehari-hari. Di tengah tingginya angka 

kemiskinan, solidaritas berbasis kearifan lokal justru menjadi modal sosial utama dalam 

menjaga harmoni Islam–Kristen pascakonflik.  

Tamanjeka merupakan dusun III yang terletak di lereng Pegunungan Biru, Poso. 

Dusun tersebut menjadi terkenal ketika kelompok sipil bersenjata muncul di seluruh 

Poso, termasuk Kecamatan Poso Pesisir. Hal ini dimulai dengan fakta bahwa dusun 

Tamanjeka yang berada di lereng pengunungan dan memiliki suasana yang indah dan 

sejuk, menjadi tempat kelompok sipil bersenjata menyebarkan paham radikal dan 

melakukan aksi-aksi teror. Adanya kelompok sipil bersenjata ini membuat sebagian 

masyarakat berpindah lokasi ke beberapa tempat. Mereka berkelompok berdasarkan 

ikatan keluarga. Untuk sampai diwilayah dusun Tamanjeka memerlukan waktu yang 

cukup lama sebab jalan yang dilalui kurang baik. Pada saat ini masyarakat 

membutuhkan akses jalan yang baik untuk memenuhi kebutuhan kehidupan mereka.18 

Pada mulanya, penduduk Dusun Tamanjeka berasal dari kelompok etnis Toraja 

yang bermigrasi dari Desa Mengkendek. Proses migrasi ini diawali oleh Mosude, seorang 

pegawai negeri sipil yang bertugas di Komando Distrik Militer (KODIM) Poso, yang 

menikah dengan Kamaria Todingan, perempuan asal Mengkendek yang telah bermukim 

di Poso. Keluarga tersebut dikenal dengan nama keluarga Mosude-Todingan. Pada tahun 

1989, keluarga Mosude-Todingan memfasilitasi perpindahan anggota keluarga besar 

mereka dari Toraja ke wilayah Poso. Tamanjeka dipilih sebagai lokasi permukiman 

karena pada saat itu wilayah tersebut dihuni oleh komunitas Toraja yang mayoritas 

beragama Kristen. Namun, dalam periode konflik sosial, sebagian penduduk yang 

bermukim di wilayah perbatasan mengalami tekanan, termasuk penahanan paksa dan 

pemaksaan konversi agama ke Islam. Setelah peristiwa tersebut, komposisi penduduk 

Tamanjeka terdiri atas 35 kepala keluarga yang beragama Islam dan 5 kepala keluarga 

 
18 Marten Luter Nggalene, wawancara oleh Penulis, Pinedapa, Poso, Indonesia, 1 Maret 2025. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 92 

yang beragama Kristen.19 Terletak di kawasan pegunungan, masyarakat Tamanjeka 

menerapkan pola hidup agraris yang diwariskan dari budaya asal mereka di Toraja, 

dengan mengandalkan kegiatan berkebun sebagai sumber utama pemenuhan 

kebutuhan ekonomi keluarga.20 

Kelompok Pelaku Kekerasan  

Kelompok Mujahidin Indonesia Timur mulai terbentuk setelah tersebarnya informasi 

mengenai serangan terhadap komunitas Muslim lokal yang terjadi pada Mei–Juni. 

Peristiwa tersebut mendorong sejumlah jaringan jihad di Indonesia untuk mengirimkan 

anggotanya ke Poso. Kelompok yang kemudian dikenal sebagai Mujahidin ini tiba di 

Poso hanya beberapa minggu pasca kerusuhan yang terjadi pada tahun 2000.21 Konflik 

ini dimulai pada malam Natal 1998 ketika seorang pemuda Kristen yang mabuk 

menusuk seorang warga Muslim. Antara tahun 1998 dan 2001, peristiwa ini memicu 

perang antar komunitas yang menewaskan lebih dari 1.000 orang. Untuk mengakhiri 

konflik, perjanjian damai Deklarasi Malino ditandatangani pada Desember 2001. 

Namun, perasaan tidak puas dan ketidakadilan masih ada di masyarakat, yang memicu 

kelompok militan seperti MIT. MIT melakukan banyak aksi kekerasan terhadap warga 

sipil, yang memicu operasi militer besar oleh pemerintah. Santoso dibunuh dan banyak 

anggota MIT lainnya ditangkap dalam Operasi Tinombala. Operasi Tinombala telah 

berlangsung sejak tahun 2016 hingga sekarang di Tamanjeka. Banyak anggota MIT 

merasa diabaikan dan tidak mendapatkan keadilan setelah konflik Poso. Kegagalan 

perjanjian damai Malino untuk berkembang di masyarakat menyebabkan dendam dan 

militansi yang berkelanjutan.22 Ali Kalora dan pengikutnya aktif melakukan aksi 

kelompok sipil bersenjata selama tahun 2020. Ini termasuk pembunuhan sadis di 

banyak lokasi, seperti perkebunan, jalan raya, dan daerah pegunungan.23 

Kehadiran kelompok sipil bersenjata memberikan dampak signifikan terhadap 

berbagai aspek kehidupan sosial masyarakat. Kelompok ini memicu terjadinya konflik 

dan ketidaksepakatan di tengah masyarakat yang sebelumnya berada dalam kondisi 

damai dan stabil. Tingkat kepercayaan antarkelompok sosial mengalami penurunan, dan 

struktur sosial masyarakat mengalami fragmentasi. Mayoritas penduduk di wilayah 

Poso bekerja sebagai petani. Namun, aktivitas pertanian mengalami gangguan serius 

akibat meningkatnya rasa takut untuk pergi ke kebun, yang disebabkan oleh kehadiran 

 
19 Marten Luter Nggalene, wawancara oleh Penulis, Pinedapa, Poso, Indonesia, 1 Maret 2025.  
20 Sabang, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 17 April 2025. 
21 Dave McRae, Poso Sejarah Komprehensif kekerasan Antar Agama Terpanjang di Indonesia Pasca 

Reformasi (Tangerang Selatan: Gajah Hidup, 2016), 175. 
22 Keisyah Aprilia. “Bagaimana Konflik Komunal Kristen-Muslim diPoso Melahirkan Militan MIT”. 

Benar News https://www.benarnews.org/indonesian/berita/laporan-khusus/bgmn-konflik-kristen-
muslim-melahirkan-mit-12032020185811.html (diakses 3 Desember 2025). 

23 Hermawan Mappiwali. “Jejak Dosa Kelompok sipil bersenjata Terakhir MIT yang Tewas Ditembak 
di Poso”, detiknews  (diakses 30 September 2025) 

https://www.benarnews.org/indonesian/berita/laporan-khusus/bgmn-konflik-kristen-muslim-melahirkan-mit-12032020185811.html
https://www.benarnews.org/indonesian/berita/laporan-khusus/bgmn-konflik-kristen-muslim-melahirkan-mit-12032020185811.html


Revitalisasi Budaya Toraja Pascakonflik dalam Perdamaian Islam-Kristen di Tamanjeka   

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 93 

kelompok sipil bersenjata. Kondisi ini berdampak langsung pada penurunan 

produktivitas ekonomi masyarakat. 24 

Dalam tulisannya yang dimuat dalam buku Zakaria J. Ngelow berjudul Teologi 

Bencana: Pergumulan Iman dalam Konteks Bencana Alam dan Bencana Sosial, Abidin 

Wakano mengidentifikasi dua bentuk perilaku manusia yang merusak nilai-nilai 

kemanusiaan. Salah satu bentuk yang relevan dengan pembahasan ini adalah kekerasan 

langsung yang dilakukan melalui tindakan fisik, seperti perang, penindasan, dan 

kekerasan lainnya.25 Konsep kekerasan yang diuraikan oleh Abidin Wakano dalam 

tulisannya memiliki hubungan langsung dengan kekerasan yang dilakukan oleh 

Mujahidin Indonesia Timur (MIT) di Poso. Melalui tindakan kekerasan seperti 

pembunuhan dan terror. MIT merusak prinsip kemanusiaan. Ini mencerminkan jenis 

perilaku destruktif pertama yang disebutkan oleh Abidin Wakano, yaitu kekerasan fisik 

yang melukai dan menghancurkan kehidupan manusia. Selain itu, konflik 

berkepanjangan dan tindakan yang dilakukan oleh MIT juga menunjukkan konsekuensi 

negatif dari kegagalan untuk menjaga keadilan sosial dan politik, yang sering dipicu oleh 

ketidakpuasan dan ketidakadilan, seperti yang terjadi di Poso. Ini selaras dengan 

pengamatan Abidin tentang bagaimana konflik berbasis SARA dan kepentingan politik-

ekonomi sering memicu kekerasan di Indonesia, meskipun ada komitmen nasional 

untuk hidup dalam keberagaman. Aksi MIT mengatakan bahwa untuk mencegah siklus 

kekerasan yang merusak kehidupan manusia, harmoni sosial dan keadilan harus 

dipertahankan.   

Kearifan Budaya Toraja Bangun Perdamaian 

Penguatan jati diri atau identitas kultural sangat dipengaruhi oleh kearifan lokal sebagai 

pusaka budaya. Di tengah kecenderungan homogenitas kebudayaan yang dihasilkan 

oleh globalisasi, sangat penting untuk memperkuat jati diri suatu kelompok etnik atau 

bangsa agar tidak tercerabut dari akar budayanya. Sangat penting untuk diingat bahwa 

Indonesia mewarisi banyak sumber daya alam, sumber daya hayati, dan 

keanekaragaman sosiokultural yang luar biasa. Kekayaan ini harus dikelola untuk 

kesejahteraan masyarakatnya.26 

Masyarakat Islam dan Kristen Toraja, memiliki nilai kekeluargaan yang menjadi 

kekuatan utama untuk menjaga hubungan Islam dan Kristen tetap harmonis. Meskipun 

terdapat perbedaan keyakinan, hubungan kekerabatan dan ikatan darah di antara 

masyarakat tetap terjaga dengan sangat baik. Dalam banyak kesempatan, masyarakat 

Islam dan Kristen saling berkunjung saat hari raya keagamaan, menunjukkan 

penghormatan dan dukungan satu sama lain. Ketika Idul Fitri, warga Kristen turut 

 
24 Andi Sarira, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 22 April 2025.  
25 Zakaria J Ngelow, dkk. Teologi Bencana, Pergumulan Iman dalam Konteks Bencana Alam dan 

Bencana Sosial (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2019), 283-286. 
26 Ida Bagus Brata, “Kearifan Budaya Lokal Perekat Identitas Budaya” Jurnal Bakti Saraswati 05, 

no 01 (2016), 12-14 https://www.neliti.com/id/publications/75588/kearifan-budaya-lokal-perekat-
identitas-bangsa  



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 94 

mengunjungi rumah warga yang bergama Islam, begitupun sebaliknya saat Natal. 

Tradisi ini mencerminkan bahwa adanya solidaritas dan nilai kekeluargaan di 

Tamanjeka.27 Menjadi makhluk sosial, manusia tidak dapat hidup sendiri tanpa bantuan 

orang lain. Interaksi sosial sangat penting bagi kehidupan manusia. Tanpa saling kenal 

dan saling sapa, interaksi sosial tidak akan berhasil dan tidak akan bertahan lama. Di 

sinilah ṣilat al-raḥmi sangat penting untuk dilaksanakan dalam kehidupan sosial.28  

Penulis melihat bahwa kehidupan damai antara masyarkat Islam dan Kristen di 

Tamanjeka adalah hasil dari perjalanan panjang setelah konflik yang penuh dengan 

tantangan, tetapi yang diterima dengan kearifan lokal yang kuat. Di wilayah Poso, 

konflik sosial pernah menyebabkan luka dan trauma. Namun, nilai kekeluargaan dan 

ikatan kekerabatan menjadi fondasi utama dalam menjaga relasi harmonis antara 

masyarakat Islam dan Kristen Toraja di Tamanjeka, khususnya dalam konteks 

pascakonflik. Praktik saling mengunjungi pada perayaan hari raya keagamaan, seperti 

Idul Fitri dan Natal, tidak hanya merefleksikan solidaritas sosial, tetapi juga berfungsi 

sebagai mekanisme sosial untuk memulihkan kepercayaan yang sempat terganggu 

akibat pengalaman konflik dan trauma kolektif. Dalam perspektif teori revitalisasi 

budaya, nilai-nilai kekerabatan Toraja direaktualisasi sebagai sumber daya kultural yang 

membantu masyarakat membangun kembali rasa aman dan kebersamaan. Pada saat 

yang sama, praktik tersebut mencerminkan moderasi beragama, di mana perbedaan 

keyakinan dikelola secara seimbang melalui sikap saling menghormati dan keterbukaan. 

Dengan demikian, revitalisasi nilai kekeluargaan berperan sebagai strategi kultural 

dalam proses penyembuhan trauma pascakonflik serta memperkuat harmoni sosial 

yang berkelanjutan di tengah keberagaman agama. 

 

Tongkonan sebagai Simbol Persatuan dan Perdamaian 

Masyarakat Tamanjeka membangun rumah berbentuk tongkonan, meskipun mereka 

tinggal di wilayah Poso. Tongkonan, sebagai rumah adat Toraja, bukan hanya tempat 

tinggal, tetapi juga merupakan sarana untuk menyatukan masyarakat Tamanjeka 

dengan suku Toraja. Tongkonan, dalam filosofi Toraja, melambangkan ikatan keluarga 

yang kuat dan merupakan inti dari semua aktivitas sosial dan budaya. Kehadiran 

Tongkonan di daerah Tamanjeka menunjukkan bahwa orang-orang yang berbeda agama 

dapat tetap bersatu dalam semangat persaudaraan dan kekeluargaan. Tongkonan juga 

memiliki makna "sangtorayan", yang merujuk pada persatuan dan kerja sama. Simbol 

inilah yang mendorong perdamaian di antara komunitas Islam dan Kristen. Meskipun 

jauh dari Tanah Toraja, masyarakat Islam dan Kristen tetap membawa dan melestarikan 

 
27 Sabang, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 17 April 2025 

28 Lilik Ummi Kaltsum, “Hubungan Kekeluargaan Perspektif Alqur’an (Studi Term Silaturahmi 
Dengan Metode Tematis)”, Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir 6, no 1 (2021), 20-22 
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/Al-Bayan/article/view/9539  



Revitalisasi Budaya Toraja Pascakonflik dalam Perdamaian Islam-Kristen di Tamanjeka   

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 95 

tongkonan sebagai warisan budaya yang menguatkan kedamaian di antara mereka.29 

Masyarakat Tamanjeka secara sadar membangun dan melestarikan tongkonan 

meskipun mereka bermukim di wilayah Poso, sebagai upaya mempertahankan sekaligus 

mengaktifkan kembali nilai-nilai budaya Toraja dalam konteks sosial yang plural. 

Temuan wawancara menunjukkan bahwa tongkonan tidak hanya dipahami sebagai 

rumah adat, tetapi sebagai simbol ikatan kekerabatan (sangtorayan) dan ruang sosial 

bersama yang menyatukan komunitas Islam dan Kristen. Dalam perspektif teori 

revitalisasi budaya, praktik ini mencerminkan proses penghidupan kembali simbol 

tradisional agar relevan dengan kebutuhan sosial kontemporer, khususnya dalam 

menjaga kohesi masyarakat multireligius. Pada saat yang sama, tongkonan berfungsi 

sebagai medium moderasi beragama, karena menghadirkan ruang netral yang 

menempatkan identitas budaya di atas perbedaan teologis, sehingga memungkinkan 

relasi sosial yang seimbang, toleran, dan inklusif. Dengan demikian, tongkonan di 

Tamanjeka tidak hanya merepresentasikan keberlanjutan identitas etnis Toraja, tetapi 

juga berperan sebagai mekanisme kultural yang memperkuat perdamaian dan harmoni 

antarumat beragama. 

Keberadaan bangunan Tongkonan di Tamanjeka berfungsi sebagai pusat 

integrasi sosial dan budaya. Tongkonan menjadi tempat berkumpul yang menghidupkan 

semangat gotong royong dan saling menghargai dalam setiap kegiatan masyarakat, 

seperti upacara adat, pertemuan keluarga besar, atau musyawarah kampung. Di sinilah 

masyarakat lintas agama menerapkan nilai lokal seperti siri' na pacce dan ma'pakaboro 

yang berarti saling menopang dan menghormati.30 Selain itu, tongkonan membantu 

mempertahankan identitas kultural bersama. Hal ini membuat penduduk Tamanjeka 

yang beragama Islam dan Kristen tetap merasa sebagai bagian dari komunitas Toraja. 

Teori budaya Clifford Geertz berangkat dari pandangan bahwa budaya merupakan suatu 

sistem simbol dan makna yang digunakan manusia untuk menafsirkan dunia dan 

pengalaman hidup mereka.31 Keberadaan tongkonan di Tamanjeka, berfungsi sebagai 

pusat integrasi sosial dan kultural yang merekatkan relasi masyarakat lintas agama 

melalui praktik gotong royong, musyawarah, dan pertemuan keluarga besar. Nilai-nilai 

lokal seperti siri’ na pacce dan ma’pakaboro dihidupkan kembali dalam ruang 

tongkonan, menunjukkan proses revitalisasi budaya di mana simbol tradisional 

direaktualisasi agar tetap relevan dalam konteks masyarakat multireligius. Sejalan 

dengan pandangan Clifford Geertz tentang budaya sebagai sistem simbol dan makna, 

tongkonan berperan sebagai medium simbolik yang membangun kerangka identitas 

bersama bagi komunitas Islam dan Kristen. Praktik sosial yang berlangsung di dalamnya 

sekaligus mencerminkan moderasi beragama, karena interaksi lintas iman dijalankan 

 
29 Sabang, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 17 April 2025 
30 Yohanis Ruruk, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 17 April 2025 
31 Testbook, “Teori Simbolik dan Interpretatif-kekuatan simbol dan contoh” 

https://testbook.com/ias-preparation/symbolic-and-interpretive-theories (Diakses 26 November 2025).  



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 96 

dalam bingkai keseimbangan, toleransi, dan saling menghormati, sehingga tongkonan 

berkontribusi signifikan dalam menjaga harmoni sosial di tengah keberagaman. 

  

Bahasa Toraja: Simbol Persatuan di Tamanjeka 

Bahasa adalah sistem yang diwarisi dari kebudayaan atau masyarakat tempat kita 

dibesarkan. Bahasa sudah sangat kuat sehingga orang tidak dapat mengubahnya. Bahasa 

adalah bagian dari kebudayaan bahkan disebut sebagai faktor dominan. Oleh karena itu, 

bahasa tidak dapat dipisahkan dari kehidupan budaya manusia karena ada hubungan 

timbal balik atau kausalitas antara keduanya. Bahasa memengaruhi budaya manusia 

tetapi juga merupakan hasil budaya. Bahasa berfungsi sebagai alat untuk berinteraksi 

dengan orang lain. Namun, ada banyak alat lain yang dapat digunakan untuk 

berinteraksi dengan orang lain, tetapi bahasa adalah yang paling penting, lengkap, dan 

sempurna untuk berinteraksi dibandingkan dengan media lainnya.32  

Penggunaan bahasa Toraja dalam komunikasi sehari-hari adalah faktor penting 

yang mendorong kehidupan damai antara umat Islam dan Kristen di Tamanjeka. Dalam 

situasi seperti ini, bahasa bukan sekadar alat komunikasi tetapi juga simbol persatuan, 

identitas, dan kesetiaan terhadap akar budaya. Di Tamanjeka bahasa Toraja menjadi 

jembatan sosial yang melampaui batas agama, karena digunakan oleh semua 

masyarakat baik Islam maupun Kristen. Penggunaan bahasa Toraja dalam kehidupan 

sehari-hari seperti dalam sapaan, percakapan informal, acara adat, dan pertemuan 

komunitas, menciptakan sentuhan emosional yang dekat dan memperkuat rasa 

kebersamaan sebagai "sangtorayan" (seseorang yang berasal dari Toraja).33 Bahasa 

menciptakan lingkungan yang inklusif dan netral di mana kesamaan garis keturunan 

dan nilai-nilai sosial adalah yang mendominasi pembicaraan publik. Bahasa Toraja 

sangat penting untuk menjaga hubungan sosial setelah konflik. Masyarakat Tamanjeka 

menunjukkan kesatuan budaya meskipun berbeda agama, namun tetap menggunakan 

bahasa ibu mereka yaitu bahasa Toraja. Bahasa ini juga mengandung nilai-nilai luhur 

seperti ma'komba, yang berarti saling menghibur, battang, yang berarti kerabat, dan 

siri', yang berarti harga diri. Nilai-nilai ini memperkuat perilaku sosial yang menghargai 

satu sama lain dan menentang kekerasan. Selain itu, bahasa Toraja sering digunakan 

dalam forum musyawarah atau penyelesaian masalah untuk menyampaikan pesan 

moral dan kearifan lokal.34  

Penggunaan bahasa Toraja dalam komunikasi sehari-hari merupakan faktor 

kunci dalam menjaga kehidupan damai antara masyarakat Islam dan Kristen di 

Tamanjeka. Berdasarkan hasil wawancara, bahasa Toraja tidak hanya berfungsi sebagai 

alat komunikasi, tetapi juga sebagai simbol persatuan, identitas kultural, dan loyalitas 

 
32 Rina Devianty, “Bahasa Sebagai Cermin Kebudayaan”, Jurnal Tarbiyah 24, no 2 (2017), 227-235, 

http://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/tarbiyah/article/view/167/211 
33 Buang, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 22 April 2025.  
34 Yohanis Ruruk, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 17 April 2025 



Revitalisasi Budaya Toraja Pascakonflik dalam Perdamaian Islam-Kristen di Tamanjeka   

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 97 

terhadap akar budaya bersama sebagai sangtorayan. Dalam perspektif teori revitalisasi 

budaya, praktik penggunaan bahasa ibu ini menunjukkan proses reaktualisasi nilai-nilai 

lokal seperti ma’komba (saling menghibur), battang (kekerabatan), dan siri’ (harga 

diri)yang dihidupkan kembali sebagai sumber daya kultural dalam membangun kohesi 

sosial pascakonflik. Bahasa Toraja menjadi ruang komunikasi yang inklusif dan netral, 

melampaui batas agama, serta berperan penting dalam memulihkan kepercayaan dan 

meredam potensi kekerasan. Penggunaan bahasa Toraja dalam sapaan sehari-hari, acara 

adat, dan forum musyawarah mencerminkan praktik moderasi beragama, karena 

perbedaan keyakinan dikelola melalui nilai kesantunan, keseimbangan, dan 

penghormatan terhadap sesama. Dengan demikian, bahasa Toraja berfungsi sebagai 

jembatan sosial dan instrumen kultural strategis dalam memperkuat harmoni, 

penyembuhan trauma pascakonflik, dan perdamaian berkelanjutan di tengah 

keberagaman agama. 

Persaudaraan Menyatukan Perbedaan  

Persaudaraan dalam ajaran Islam 

Persaudaraan dalam Islam adalah ikatan yang kuat yang tidak dapat ditandingi dengan 

ikatan lainnya. Rasa persaudaraan sangat penting karena dapat menghapus 

permusuhan. mengembalikan jiwa yang hancur dan menata kehidupan bermasyarakat 

dengan semangat kerja sama untuk menumbuhkan rasa persaudaraan yang kuat antara 

sesama manusia, menghilangkan rasa egois atau memementingkan diri sendiri. Ketika 

ada rasa persaudaraan, persatuan dan kesatuan menjadi lebih kuat. Islam tidak 

diciptakan untuk menyebarkan permusuhan atau fitnah atau dendam antar umat 

manusia; itu juga menyebarkan perdamaian kepada sesama umat Islam dan bagaimana 

hidup berdampingan dengan orang-orang yang memiliki kepercayaan yang berbeda. 

Fakta sejarah Islam menunjukkan kasih sayang dan toleransi kaum muslim terhadap 

mereka yang tidak beragama Islam.35  

Kehidupan yang damai di Tamanjeka didorong oleh semangat persaudaraan 

menurut ajaran Islam. Tidak hanya menciptakan hubungan yang baik antarumat Islam 

sendiri, tetapi juga mendorong pembentukan ruang yang sehat untuk berbicara dan 

bekerja sama dengan orang-orang Kristen. 36Ini menegaskan pesan bahwa perdamaian 

dan toleransi bukan sekadar idealisme mereka dapat diterapkan dalam kehidupan 

sehari-hari, seperti yang ditunjukkan oleh masyarakat Tamanjeka yang plural dan 

rukun. 

Persaudaraan dalam iman Kristen 

Nilai Kristiani yang paling penting adalah persaudaraan. Namun, ini tidak berarti bahwa 

dalam kelompok Kristiani selalu ada kedamaian dan keharmonisan. Perintah utama 

 
35 Mifta Hurrodia dkk, “Konsep Persaudaraan dalam Islam dan Kristen”, Toleransi: Media 

Komunikasi umat Beragama 13, no. 2 (2021): 92-95, https://ejournal.uin-
suska.ac.id/index.php/toleransi/article/download/16097/7199 

36 Sabang, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 17 April 2025 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 98 

dalam agama Kristen adalah memenuhi perintah Tuhan, dan tujuan setiap orang Kristen 

adalah mencari dan berusaha menciptakan perdamaian. Hukum kasih merupakan 

hukum yang paling penting dalam kehidupan bermasyarakat karena hidup rukun dan 

damai terdapat di dalam Alkitab, yaitu agama Kristen memiliki hukum kasih. 

Persaudaraan Kristen disebut "kasih". Dalam kekristenan, tujuan persaudaraan adalah 

untuk menciptakan perdamaian dan kerhamonisan pada setiap orang. Alkitab banyak 

membahas tentang cara manusia dapat menciptakan persaudaraan. Hal ini 

memungkinan untuk menghentikan perasaan seperti curiga, benci, iri hati, cemburu, 

dan lainnya yang bersifat negatif karena sifat ini. Dengan demikian, orang-orang dalam 

lingkungan persaudaraan dapat bergaul dan berkomunikasi seolah-olah mereka adalah 

anggota keluarga yang sama.37 

Hasil wawancara menunjukkan bahwa kehidupan damai di Tamanjeka didorong 

oleh nilai persaudaraan yang bersumber dari ajaran Islam dan Kristen, yang tidak hanya 

mengatur relasi internal umat masing-masing, tetapi juga membuka ruang dialog dan 

kerja sama lintas agama. Dalam ajaran Islam, semangat persaudaraan mendorong 

terciptanya hubungan sosial yang sehat dengan umat Kristen, sementara dalam tradisi 

Kristen, hukum kasih menjadi landasan etis untuk membangun perdamaian dan 

mengelola emosi negatif seperti kecurigaan dan kebencian. Dalam perspektif teori 

revitalisasi budaya dan keagamaan, nilai-nilai persaudaraan ini tidak berhenti pada 

tataran doktrinal, tetapi direaktualisasi dalam praktik sosial sehari-hari masyarakat 

Tamanjeka yang plural. Praktik tersebut sekaligus mencerminkan moderasi beragama, 

di mana ajaran iman dihidupi secara seimbang, inklusif, dan berorientasi pada 

perdamaian, tanpa menegasikan perbedaan teologis. Dengan demikian, revitalisasi nilai 

persaudaraan dalam Islam dan Kristen berfungsi sebagai modal sosial penting dalam 

menjaga harmoni dan memperkuat kohesi sosial masyarakat Tamanjeka. 

Cahaya Moderasi di Jalan Revitalisasi 

Kehidupan masyarakat Tamanjeka yang terdiri dari masyarakat Islam dan Kristen 

Toraja, mencerminkan bagaimana nilai-nilai keagamaan, budaya, dan kearifan lokal 

dapat menyatu secara damai. Keberagaman mereka tidak dipengaruhi oleh rasa 

ekslusivisme atau ekstremisme, sebaliknya itu menunjukkan sikap moderat yang 

menghargai perbedaan dan mendukung keharmonisan sosial. Praktik keagamaan di 

Tamanjeka mencerminkan konsep moderasi beragama, yang menekankan jalan tengah, 

tidak ekstrem dan tidak terlalu liberal. Mereka mempertahankan keyakinan masing-

masing tetapi mereka sadar memilih prinsip toleransi, kebersamaan dan penghormatan 

terhadap keberagaman sebagai dasar hidup mereka bersama. Moderasi beragama 

adalah bagian praktik sosial bukan hanya norma. Pembagian peran sosial, pengelolaan 

kegiatan adat lintas agama dan cara komunikasi yang menghindari dominasi salah satu 

kelompok adalah contoh dari prinsip keadilan dan keseimbangan moderasi. Dalam 

 
37 Hurrodia, “Konsep Persaudaraan dalam Islam dan Kristen”, 95-99 



Revitalisasi Budaya Toraja Pascakonflik dalam Perdamaian Islam-Kristen di Tamanjeka   

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 99 

menjalani kehidupan beragama mereka, mereka dengan hati-hati memastikan bahwa 

hak dan kewajiban, akal dan wahyu, teks dan konteks selaras. Hal ini menunjukkan 

bahwa moderasi beragama bukan sekedar slogan tetapi itu dapat berfungsi sebagai 

contoh kehidupan sosial yang baik di tengah pluralisme. Masyarakat Toraja Islam 

memberitahu kepada saudara mereka yang beragama Kristen, bila akan terjadi sesuatu 

dan akan ada aksi kelompok teror. Adanya informasi ini mereka lebih berhati-hati, 

misalnya menghindari untuk ke kebun. Kehidupan masyarakat Tamanjeka menjadi 

contoh bahwa damai itu bisa dirawat melalui tindakan kecil namun bermakna dengan 

saling menjaga, saling mempercayai dan saling peduli. Di tengah bayang-bayang 

kekerasan dan intoleransi mereka menghadirkan harapan bawah kerukunan 

antaragama bukan sekadar kemungkinan, tetapi kenyataan yang dapat diwujudkan. 

Anthony F.C. Wallace adalah antropolog yang sangat relevan untuk memahami 

proses transformasi sosial dan budaya yang terjadi di Tamanjeka setelah konflik Poso. 

Menurut Wallace, revitalisasi adalah upaya sadar dari suatu komunitas untuk menata 

ulang sistem keyakinan, nilai, dan praktik sosial-budaya sebagai tanggapan terhadap 

disrupsi besar seperti bencana sosial, konflik, atau krisis identitas. Proses ini tidak 

hanya mencakup pemulihan budaya secara keseluruhan, tetapi juga mencakup lebih 

dari sekedar pemulihan. Dalam hal ini, revitalisasi di Tamanjeka terlihat setelah 

terjadinya perselisihan antaragama yang melanda daerah Poso pada awal tahun 2000-

an, serta konflik kekerasan yang dilakukan oleh kelompok MIT. Revitalisasi budaya 

Toraja di Tamanjeka tidak hanya bertujuan untuk melestarikan warisan leluhur, tetapi 

juga menjadi strategi sosial dalam membangun kehidupan masyarakat yang damai dan 

inklusif. Nilai-nilai budaya seperti solidaritas, kekeluargaan, dan penghormatan 

terhadap leluhur, yang melekat pada identitas masyarakat Toraja di Tamanjeka, menjadi 

landasan penting dalam membangun hubungan sosial yang harmonis di tengah 

keberagaman agama. Dalam konteks masyarakat yang beragam agama dan mengalami 

dinamika pasca-konflik, identitas budaya tidak dipandang lagi sebagai sumber 

perbedaan yang memecah, melainkan sebagai jembatan yang menghubungkan 

antarindividu dan kelompok untuk membangun kehidupan yang lebih inklusif dan 

harmonis. Revitalisasi ini memperkuat ikatan sosial antarwarga, membina rasa saling 

menghargai, dan memperteguh komitmen bersama untuk hidup berdampingan secara 

damai. 

Masyarakat Tamanjeka, terdiri dari pemeluk Islam dan Kristen, memilih untuk 

menghidupkan kembali identitas etnis Toraja sebagai titik temu dan jembatan 

rekonsiliasi di tengah ancaman perpecahan dan polarisasi agama. Moderasi beragama di 

Tamanjeka tampak nyata dalam penyelesaian konflik kecil secara damai. Pada tahun 

2023, terjadi ketegangan antara pemuda Muslim dan Kristen terkait penggunaan 

lapangan desa karena benturan jadwal latihan keagamaan. Permasalahan ini tidak 

berkembang menjadi konflik terbuka karena segera dimediasi oleh tokoh adat dan 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 100 

tokoh agama melalui pendekatan kekeluargaan berbasis nilai budaya Toraja, seperti 

sikamalolo’ (saling menghargai).38 

 Identitas Toraja yang dulunya hilang dihidupkan kembali sebagai warisan 

budaya dan sarana untuk menyatukan agama dan generasi. Dalam konteks ini, pepatah 

Toraja “Mesak kada dipotuo, pantan kada di pomate,” yang secara harfiah berarti “satu 

kata kita hidup, satu kata kita mati,” merepresentasikan semangat kolektif masyarakat 

yang mengedepankan solidaritas dan kebersamaan. Ungkapan tersebut merefleksikan 

nilai-nilai persatuan, kesetiaan, dan komitmen untuk menjaga keharmonisan sosial, baik 

dalam situasi suka maupun duka. Masyarakat Tamanjeka menggunakan pepatah ini 

sebagai pedoman hidup mereka untuk memperbaiki jaringan sosial yang rusak, 

menumbuhkan kembali kepercayaan satu sama lain, dan menciptakan lingkungan damai 

yang melampaui perbedaan keagamaan. Nilai-nilai Toraja ditunjukkan dalam tindakan 

sehari-hari, seperti gotong royong antarumat, perayaan adat yang melibatkan seluruh 

warga, dan penggunaan bahasa Toraja sebagai sarana untuk berkomunikasi secara 

kolektif. Ini meningkatkan identitas budaya lokal selain berfungsi sebagai taktik sosial 

untuk mengurangi kemungkinan konflik dan mewujudkan kedamaian yang 

berkelanjutan. 

Penelitian ini menunjukkan bahwa, berbeda dengan penelitian sebelumnya yaitu 

Faizal Bachrong & Fitrah Auliya Ansar, Mikhael Richard, Muammar Saudi, serta Gayus 

Darius & Safril yang menegaskan bahwa budaya Toraja terutama Tongkonan dan konsep 

Karapasan berfungsi sebagai ruang moderasi beragama dan kerukunan lintas iman. 

Namun, temuan terbaru di Tamanjeka menunjukkan kekhasan tersendiri di mana 

Kehidupan damai di Tamanjeka justru dibangun di atas landasan nilai budaya Toraja 

seperti tongkonan, kekeluargaan, dan penghormatan leluhur yang direvitalisasi sebagai 

instrumen sosial dalam menciptakan harmoni pasca-konflik. 

 

4. Kesimpulan 

Penelitian ini bertujuan menganalisis peran kekeluargaan dan revitalisasi budaya lokal 

dalam membangun kehidupan damai antara masyarakat Toraja Islam dan Kristen di 

Tamanjeka, Kabupaten Poso, pascakonflik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

identitas ke-Toraja-an, yang diwujudkan melalui nilai kekeluargaan, gotong royong, 

solidaritas sosial, dan praktik budaya bersama, menjadi faktor utama yang 

menjembatani perbedaan agama dan memperkuat harmoni sosial. 

Revitalisasi budaya lokal, seperti pelestarian tongkonan, penggunaan bahasa 

Toraja, serta pelaksanaan ritus adat yang inklusif, berfungsi sebagai instrumen 

rekonsiliasi sosial dan pembangun solidaritas lintas agama. Praktik-praktik ini sejalan 

 
38 Sabang, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 17 April 2025 

 



Revitalisasi Budaya Toraja Pascakonflik dalam Perdamaian Islam-Kristen di Tamanjeka   

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 101 

dengan prinsip moderasi beragama yang mendorong sikap saling menghargai, 

keterbukaan, dan penolakan terhadap radikalisme agama. 

Penelitian ini memberikan kontribusi ilmiah dengan menunjukkan bahwa dalam 

konteks masyarakat pascakonflik, identitas budaya lokal tidak hanya berfungsi sebagai 

simbol tradisi, tetapi juga sebagai mekanisme sosial yang efektif dalam mereduksi 

potensi konflik, memperkuat kohesi sosial, dan menumbuhkan perdamaian 

berkelanjutan di masyarakat multireligius.  

Berdasarkan temuan penelitian ini, direkomendasikan pengembangan program 

pemberdayaan masyarakat berbasis budaya Toraja dan moderasi beragama secara 

terstruktur di Tamanjeka, seperti pembentukan forum lintas agama berbasis 

Tongkonan, pelatihan moderasi beragama bagi pemuda lintas iman, serta penguatan 

kegiatan gotong royong adat yang melibatkan seluruh unsur masyarakat tanpa 

memandang agama. Program ini perlu didukung oleh pemerintah desa, tokoh adat, dan 

tokoh agama sebagai aktor kunci dalam mentransmisikan nilai kekeluargaan, toleransi, 

dan solidaritas pascakonflik. Selain itu, perlu dilakukan pendokumentasian sistematis 

terhadap praktik-praktik kearifan lokal Toraja seperti peran Tongkonan, penggunaan 

bahasa Toraja, serta tradisi kerja bersama sebagai model rekonsiliasi berbasis budaya 

yang dapat direplikasi di wilayah lain pascakonflik. Dengan demikian, penelitian ini 

tidak hanya berkontribusi secara teoritis dalam memperkaya kajian perdamaian 

berbasis budaya, tetapi juga memberikan arah praktis dalam membangun ketahanan 

sosial masyarakat plural di wilayah rawan konflik. 

Referensi 

Adryamarthanino, Verelladevanka, “Konflik Poso: Latar Belakang, Kronologi, dan  

Penyelesaian”, Kompas. 

https://www.kompas.com/stori/read/2021/07/30/100000279/konflik-poso-

latar-belakang-kronologi-dan-penyelesaian (diakses 30 Juli 2021). 

Aprilia, Keisyah. “Bagaimana Konflik Komunal Kristen-Muslim diPoso Melahirkan 

Militan MIT”. Benar News 

https://www.benarnews.org/indonesian/berita/laporan-khusus/bgmn-konflik-

kristen-muslim-melahirkan-mit-12032020185811.html (diakses 3 Desember 

2020).  

Bachrong, Faizal dan  Fitrah Auliya Ansar, Religious Moderation in Karapasan: The Local 

Culture of Tana Toraja Community in South Sulawesi, Al-Qalam: Jurnal Penelitian 

Agama dan Sosial Budaya, 27(1): 63–72. https://doi.org/10.31969/alq.v27i1.973   

Brata, Ida Bagus, “Kearifan Budaya Lokal Perekat Identitas Budaya” Jurnal Bakti 

Saraswati 05, no 01 (2016): 12-14 

https://www.neliti.com/publications/75588/kearifan-budaya-lokal-perekat-

identitas-bangsa  

Buang, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 22 April 2025.  

https://www.kompas.com/stori/read/2021/07/30/100000279/konflik-poso-latar-belakang-kronologi-dan-penyelesaian
https://www.kompas.com/stori/read/2021/07/30/100000279/konflik-poso-latar-belakang-kronologi-dan-penyelesaian
https://www.benarnews.org/indonesian/berita/laporan-khusus/bgmn-konflik-kristen-muslim-melahirkan-mit-12032020185811.html
https://www.benarnews.org/indonesian/berita/laporan-khusus/bgmn-konflik-kristen-muslim-melahirkan-mit-12032020185811.html
https://doi.org/10.31969/alq.v27i1.973
https://www.neliti.com/publications/75588/kearifan-budaya-lokal-perekat-identitas-bangsa
https://www.neliti.com/publications/75588/kearifan-budaya-lokal-perekat-identitas-bangsa


MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 2 (Desember 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 102 

Creswell, John W, Research Design Pendekatan Metode Kualitatif, Kuantitatif, dan 

Campuran, Yogyakarta: Penerbit Pustaka Belajar. 

Damanik, Rinaldy, Tragedi Kemanusiaan Poso Menggapai Surya pagi melalui kegelapan 

malam. Palu: PBHI & LPS-HAM SULTENG, 2003. 

Darius, Gayus, dan Safril, S., “Moderasi Beragama dan Akulturasi Agama Budaya: Sebuah 

Dinamika Hidup Beragama di Tana Toraja.,” Melo: Jurnal Studi Agama-Agama, 4, 

No. 2 (2024): 103–114. https://doi.org/10.34307/mjsaa.v4i2.167  

Dariyanto Erwin, “Tentang Tamanjeka Yang Pernah Terlupa lalu Jadi Basis Kelompok 

Santoso”, detiknews 11 April 2016  https://news.detik.com/berita/d-

3184941/tentang-taman-jeka-yang-pernah-terlupa-lalu-jadi-basis-kelompok-

santoso  

Devianty, Rina, “Bahasa Sebagai Cermin Kebudayaan”, Jurnal Tarbiyah 24, no 2 (2017): 

227-235, https://doi.org/10.30829/tar.v24i2.167  

Hurrodia, Mifta, dkk, “Konsep Persaudaraan dalam Islam dan Kristen”, Toleransi: Media 

Komunikasi umat Beragama 13, no. 2 (2021): 92-95, 

https://doi.org/10.24014/trs.v13i2.16097  

Institusi Agama Islam Bengkulu, “Moderasi Beragama”, 

https://uinfasbengkulu.ac.id/pusat-informasi/moderasi-beragama/ (diakses 5 

Mei 2025). 

Kaltsum, Lilik Ummi, “Hubungan Kekeluargaan Perspektif Alqur’an (Studi Term 

Silaturahmi Dengan Metode Tematis)”, Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur'an dan 

Tafsir 6, no 1 (2021): 20-22 https://doi.org/10.15575/al-bayan.v6i1.9539  

KBBI, “Kamus Besar Bahasa Indonesia”, https://kbbi.web.id/perdamaian (diakses 2 Mei 

2025). 

KBBI, “Kamus Besar Bahasa Indonesia,” https://kbabi.web.id/revitalisasi (diakses 20 

Mei 2025). 

Koentjaraningrat, Pengantar Antropologi Indonesia. Jakarta: Gramedia, 2002. 

Mapipiwali, Hermawan. “Jejak Dosa Kelompok sipil bersenjata Terakhir MIT yang Tewas 

Ditembak di Poso”, detiknews  https://news.detik.com/berita/d-6321114/jejak-

dosa-teroris-terakhir-mit-yang-tewas-ditembak-di-poso (diakses 30 september 

2025) 

McRae, Dave, Poso Sejarah Komprehensif kekerasan Antar Agama Terpanjang di 

Indonesia Pasca Reformasi. Tangerang Selatan: Gajah Hidup, 2016. 

Ngelow, Zakaria J, dkk. Teologi Bencana, Pergumulan Iman dalam Konteks Bencana Alam 

dan Bencana Sosial. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2019. 

Nggalene, Marten Luter, wawancara oleh Penulis, Pinedapa, Poso, Indonesia, 1 Maret 

2025 

Richard, Mikhael, “Tongkonan sebagai Aktualisasi Budaya Kuno dalam Keragaman 

Agama Modern di Toraja,” Relinesia: Jurnal Kajian Agama dan Multikulturalisme 

Indonesia, 3(2): 78–84. https://doi.org/10.572349/relinesia.v3i2.1881  

https://doi.org/10.34307/mjsaa.v4i2.167
https://news.detik.com/berita/d-3184941/tentang-taman-jeka-yang-pernah-terlupa-lalu-jadi-basis-kelompok-santoso
https://news.detik.com/berita/d-3184941/tentang-taman-jeka-yang-pernah-terlupa-lalu-jadi-basis-kelompok-santoso
https://news.detik.com/berita/d-3184941/tentang-taman-jeka-yang-pernah-terlupa-lalu-jadi-basis-kelompok-santoso
https://doi.org/10.30829/tar.v24i2.167
https://doi.org/10.24014/trs.v13i2.16097
https://uinfasbengkulu.ac.id/pusat-informasi/moderasi-beragama/
https://doi.org/10.15575/al-bayan.v6i1.9539
https://kbbi.web.id/perdamaian
https://kbabi.web.id/revitalisasi
https://news.detik.com/berita/d-6321114/jejak-dosa-teroris-terakhir-mit-yang-tewas-ditembak-di-poso
https://news.detik.com/berita/d-6321114/jejak-dosa-teroris-terakhir-mit-yang-tewas-ditembak-di-poso
https://doi.org/10.572349/relinesia.v3i2.1881


Revitalisasi Budaya Toraja Pascakonflik dalam Perdamaian Islam-Kristen di Tamanjeka   

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 103 

Ruruk, Yohanis, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 17 April 2025 

Sabang, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 17 April 2025 

Saifuddin, Lukman H, Moderasi Beragama. Jakarta: Kementrian Agama RI, 2009. 

Salik, Mohamad, Nahdlatul Ulama dan gagasan Moderasi Islam. Malang: Literindo Berkah 

Jaya, 2020. 

Sarira Andi, wawancara oleh Penulis, Tamanjeka, Poso, Indonesia, 22 April 2025.  

Saudi, Muammar, “Tongkonan: Symbol of Interfaith Peace in Tana Toraja, South 

Sulawesi,” Satya Widya: Jurnal Studi Agama, 8(1):  77–86. Tongkonan: Symbol of 

Interfaith Peace in Tana Toraja, South Sulawesi- Satya Widya 8(1) 2025 

https://doi.org/10.33363/swjsa.v8i1.1219  

Sitoresmi, Ayu Rifka, “Purposive Sampling adalah teknik pengambilan sampel, ketahui 

definisi dan Tujuannya”, liputan6 

https://www.liputan6.com/hot/read/5284704/purposive-sampling-adalah-

teknik-pengambilan-sampel-ketahui-definisi-dan-tujuannya (diakses 12 Mei 

2025) 

Testbook, “Teori Simbolik dan Interpretatif-kekuatan simbol dan contoh” 

https://testbook.com/ias-preparation/symbolic-and-interpretive-theories.  

(diakses 26 November 2025) 

Wallace, Anthony F. C, Revitalization Movements. Washington, D.C.: American 

Anthropological Association, 1956. 

 

 

https://doi.org/10.33363/swjsa.v8i1.1219
https://www.liputan6.com/hot/read/5284704/purposive-sampling-adalah-teknik-pengambilan-sampel-ketahui-definisi-dan-tujuannya
https://www.liputan6.com/hot/read/5284704/purposive-sampling-adalah-teknik-pengambilan-sampel-ketahui-definisi-dan-tujuannya
https://testbook.com/ias-preparation/symbolic-and-interpretive-theories

