MELO: Jurnal Studi Agama-Agama

ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online)
Volume 5, No 1, Juni 2025; (54-72) Available at: https://melo.iakn-toraja.ac.id

URGENSI KEMATANGAN BERAGAMA BERDASARKAN LUKAS 10: 25-37
DALAM MEMBANGUN SIKAP MODERAT DI TENGAH MASYARAKAT
MULTIRELIGIUS: Tinjauan Psikologi Agama

Setblon Tembang?, Alfrida Lembang?, Deis Tembang?®
Institut Agama Kristen Negeri Toraja’?3
Isetblontembang@iakn-toraja.ac.id

Abstract : This study began with the author's concern about the increasing inter-religious
conflict triggered by the growth of fundamentalist, radical, fanatical, and extreme behavior
in practicing religion. Therefore, a moderate perspective, attitude, and religious practice
are needed. To realize religious moderation, religious maturity is needed. This study uses a
qualitative descriptive-interpretive approach based on literature studies and exegetical
analysis of the Bible text. This study aims to describe the urgency of religious maturity as a
logical consequence of the optimal function of religiosity in building a moderate attitude
toward religion in the midst of a multireligious society through modeling religious maturity
in Luke 10:25-37. The results of this study are that in Luke 10:25-37 there are two types of
religion, namely the type of sick soul that is seen in the attitudes of the Imam and Levi and
the type of healthy-minded religion that is seen in the Samaritan. The parable of the good
Samaritan teaches that fellow human beings are not limited to those of the same religion
or denomination, but include all people regardless of their identity. In the context of a
multireligious society, the church needs to be a shared home that provides diaconal services
for everyone, regardless of religion or denomination.

Keywords: Luke 10:25-37, psychology of religion, religious maturity, religious moderation

Abstrak: Penelitian ini berangkat dari keresahan penulis terhadap meningkatnya
konflik antarumat beragama yang dipicu oleh tumbuhnya perilaku fundamentalis,
radikal, fanatik, dan ekstrem dalam menjalankan agama. Oleh karena itu, diperlukan cara
pandang, sikap, dan praktek beragama yang moderat. Untuk mewujudkan moderasi
beragama, diperlukan kematangan dalam beragama. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif deskriptif-interpretatif yang didasarkan pada studi literatur dan
analisis eksegetis terhadap teks Alkitab. Penelitian ini bertujuan untuk menguraikan
urgensi kematangan beragama sebagai konsekuensi logis dari optimalnya fungsi
religiositas dalam membangun sikap moderat dalam beragama di tengah masyarakat
multireligius melalui permodelan pada kematangan beragama dalam Lukas 10:25-37.
Adapun hasil penelitian ini yaitu dalam Lukas 10:25-37 terdapat dua tipe keagamaan
yaitu tipe the sick soul yang tampak pada sikap Imam dan Lewi dan tipe keagamaan the
healthy minded yang tampak pada orang Samaria. Perumpamaan tentang orang Samaria
yang baik hati mengajarkan bahwa sesama manusia bukan terbatas pada yang seagama
atau se-denominasi, melainkan mencakup semua orang tanpa memandang identitas.
Dalam konteks masyarakat multireligius, gereja perlu menjadi rumah bersama yang
memberikan pelayanan diakonia bagi semua orang, yang satu agama atau denominasi.

Kata Kunci: kematangan beragama, lukas 10:25-37, moderasi beragama, psikologi
agama

Article History:  Received: 23-05-2025 Revised: 30-06-2025 Accepted: 30-06-2025

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 54


mailto:1setblontembang@iakn-toraja.ac.id

Urgensi Kematangan Beragama Berdasarkan Lukas 10: 25-37

1. Pendahuluan

Perjalanan sejarah bangsa Indonesia baik pada zaman kerajaan, zaman
penjajahan, hingga terbentuknya negara kesatuan yang memiliki kedaulatan penuh telah
diwarnai oleh adanya kemajemukan budaya, etnis, suku, ras dan agama. Kemajemukan
ini menjadi anugerah dan kehendak Tuhan yang dioptimalkan untuk mencapai tujuan
bersama.! Kemajemukan merupakan kekuatan utama yang menopang ketahanan dan
keberlangsungan Indonesia serta menjadi bagian yang tidak terpisahkan dari kehidupan
bangsa. Namun disisi yang lain, perbedaan tidak jarang menyulut terjadinya konflik
karena adanya politik identitas.

Dalam konteks kehidupan beragama, perbedaan seringkali menjadi pemicu
terjadinya konflik antar umat beragama. Agama kadang kala menjadi salah satu
instrumen munculnya sentimen dari level rendah sampai yang mengarah pada kekerasan,
baik secara verbal maupun fisik.? Suryan A. Jamrah sebagaimana dikutip oleh Johannis
Siahaya, et.al mengatakan bahwa agama memiliki kekuatan yang dapat memorak-
porandakan persatuan dan kesatuan, hingga dapat memutus tali persaudaraan.? Hal ini
karena dalam konteks multireligius bangsa Indonesia, diperhadapkan pada tiga
tantangan besar yaitu munculnya sikap dan perilaku keagamaan yang ekstrem,
menguatnya klaim kebenaran subyektif, dan tumbuhnya semangat beragama yang tidak
sejalan dengan rasa cinta terhadap Negara Kesatuan Republik Indonesia.

Dalam konteks Indonesia, ada berbagai contoh konflik antar umat beragama
misalnya pembubaran ibadah umat Kristen Mawar Saron di Binjai pada 19 Mei 2023,
kemudian pada 30 Mei 2023 terjadi pembubaran ibadah umat Kristen di Pekanbaru, serta
insiden pembakaran langgar milik umat Muhammadiyah di Bireuen, yang terjadi pada
tanggal yang sama.* Selain itu, berdasarkan data dari Setara Institute for Democracy and
Peace, pada tahun 2023 pelanggaran kebebasan beragama di Indonesia sebanyak 217
peristiwa dengan 329 tindakan, 114 tindakan dilakukan oleh aktor negara, sedangkan
215 tindakan berasal dari aktor non-negara.® Hal ini menunjukkan bahwa simpul-simpul
sosial yang menopang ekosistem toleransi belum sepenuhnya mendukung upaya
penghormatan terhadap kebebasan beragama.

1 Lukman Hakim Saifuddin, Moderasi Beragama: Tanggapan atas Masalah, Kesalahpahaman,
Tuduhan, dan Tantangan yang Dihadapinya (Jakarta: Yayasan Saifuddin Zuhri, 2023), 15.

2 Harls Evan R Siahaan dan Munatar Kause, “Hospitalitas sebagai Hidup Menggereja dalam Bingkai
Moderasi Beragama di Indonesia,” Danum Pambelum: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 2, no. 2 (2022): 233,
http://dx.doi.org/10.54170/dp.v2i2.146.

3 Johannis Siahaya et al., “Menstimulasi Sikap Kerukunan dalam Jemaat: Sebuah Model Moderasi
Beragama menurut Roma 14:1-4,” Kurios 7, no. 2 (2021): 346.

4 Setblon Tembang dan Rinaldus Tanduklangi, “Memaknai Hospitalitas Kristen berdasarkan Roma
12:17-21 dalam Mewujudkan Moderasi Beragama di Indonesia,” Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi 4,
no. 2 (2024): 162.

5 SETARA Institute for Democracy and Peace, “Kondisi Kebebasan Beragama Berkeyakinan (KBB)
2023; dari Stagnasi Menuju Stagnasi Baru,” SETARA Institute for Democracy and Peace (2024): 2,
https://setara-institute.org/wp-content/uploads/2024/06/Rilis-Data-Kondisi-KBB-2023_Setara-
Institute_Ind.pdf.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 55



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025)

Konflik antar umat beragama lebih banyak dilandaskan oleh pemahaman agama
yang cenderung radikal dan fanatik. Moderasi beragama adalah penawar dalam
mengatasi problematika konflik antar umat beragama. Moderasi beragama yang diusung
oleh Kementerian Agama bukan merupakan intervensi negara terhadap praktik
keagamaan, melainkan tanggung jawab negara untuk menjaga stabilitas sosial dan
keharmonisan antar umat beragama. Moderasi beragama dimaksudkan untuk mencegah
cara pandang, sikap dan praktik beragama yang berujung pada kebencian, kekerasan, dan
terorisme.® Moderasi beragama sebagai perekat antara semangat beragama dengan
komitmen terhadap nilai-nilai kebangsaan. Dalam hal ini, moderasi beragama berperan
sebagai upaya untuk mewujudkan ajaran agama dan menciptakan kesejahteraan
bersama, berdasarkan prinsip keadilan dan keseimbangan, dengan harapan masyarakat
dapat hidup damai, harmonis, toleran, dan berdampingan tanpa mempersoalkan
perbedaan.

Salah satu hal penting dalam mewujudkan moderasi beragama sangat dibutuhkan
religiositas dan kematangan beragama. Ciri kematangan beragama yang moderat sebagai
konsekuensi logis dari optimalnya fungsi religiositas yaitu dimensi ritualistic sehingga
melahirkan dimensi ethics. Selain itu, sikap yang moderat ini juga menjadi konsekuensi
logis akibat optimalnya fungsi dimensi religiositas yang berupa dimensi knowledge
sehingga tidak mudah menyalahkan golongan diluar pemahamannya.” Kematangan
beragama tidak hanya melandasi perilaku yang tampak saja tetapi juga termasuk pada
respons terhadap nilai-nilai abstrak misalnya perdamaian, persatuan, dan kebahagiaan.
Oleh karena itu, seseorang yang memiliki kematangan beragama akan mewarnai
keseluruhan kehidupannya termasuk dalam berpolitik, berekonomi, berkeluarga, dan
bermasyarakat.

Ada beberapa tulisan yang membahas tentang moderasi beragama ditinjau dari
perspektif teks Perjanjian Baru. Rinto Hasiholan Hutapea melakukan penelitian dengan
menggunakan metode studi empiris untuk mengkaji dan menganalisis penerapan nilai
pendidikan Kristiani “terimalah satu akan yang lain” dalam Roma 15:7 dalam konteks
moderasi beragama.® Penelitian lain dari Reni Triposa dan Broto Yulianto melakukan
penelitian tentang konstruksi moderasi beragama melalui pembacaan Matius 23:25-32
dan menemukan bahwa sikap beragama yang ramah, sesuai dengan ajaran Tuhan,
mengandung nilai-nilai yang luhur.? Selain itu, Setblon Tembang melakukan penelitian
terhadap percakapan Yesus dan Perempuan Samaria dalam Yohanes 4:1-30 yang ditinjau

6 Pribadyo Prakosa, “Moderasi Beragama: Praksis Kerukunan Antar Umat Beragama,” Jurnal IImiah
Religiosity Entity Humanity (JIREH) 4, no. 1 (2022): 46.

7 Ahmad Saifuddin, Psikologi Agama: Implementasi Psikologi untuk Memahami Prilaku Beragama
(Jakarta: Prenadamedia Group, 2019), 69.

8 Rinto Hasiholan Hutapea, “Nilai Pendidikan Kristiani ‘Terimalah Satu Akan yang Lain’ dalam
Bingkai Moderasi Beragama,” Kurios 8, no. 1 (2022): 58-67.

9 Broto Yulianto Reni Triposa, “Konstrukti Moderasi Beragama melalui Pembacaan Matius 23:25-
32,” Jurnal Teologi Gracia Deo 4, no. 2 (2022): 329-343.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 56



Urgensi Kematangan Beragama Berdasarkan Lukas 10: 25-37

dari perspektif hospitalitas Kristen. Setblon Tembang sampai pada kesimpulan bahwa
melalui dialog Yesus dan perempuan Samaria merefleksikan sikap hospitalitas yang
moderat dalam beragama, yang menafikan fanatisme beragama, hidup dalam perbedaan
dan persahabatan.’® Pembahasan mengenai moderasi beragama yang dilakukan oleh
Rinto Hasiohan Hutapea, Reni Triposa dan Broto Yulianto dan Setblon Tembang telah
memberikan perspektif dari sudut pandang Perjanjian Baru dalam membangun moderasi
beragama di tengah masyarakat Indonesia.

Sementara itu, kajian lain terhadap teks yang sama, yaitu Lukas 10:25-37, telah
banyak dilakukan dengan beragam perspektif. Kalis Stevanus dalam penelitiannya
memberikan sebuah wawasan mengenai siapakah sesama manusia dalam perspektif
Yesus dalam membangun hubungan sosial yang harmonis dan konstruktif tanpa
membedakan seorang akan yang lain.* Penelitian lain yang membahas tentang Lukas
10:25-37 dibahas oleh Daniel Siswanto, et.al., yang berusaha memberikan pemahaman
yang benar dan mendalam sesuai dengan standar kebenaran Alkitab tentang siapakah
sesamaku manusia.’? Temuan-temuan penelitian di atas memaparkan perspektif
pengajaran Yesus tentang sesama manusia yang tidak hanya dibatasi pada peraturan,
kepercayaan, atau upacara keagamaan, melainkan pada aspek kasih dan persahabatan
tanpa membuat pembedaan.

Namun demikian, dalam pengamatan penulis belum ada yang membahas Lukas
10: 25-37 dengan menggunakan pendekatan psikologi agama berupa urgensi
kematangan beragama dalam membangun sikap moderat di tengah masyarakat
multireligius. Dalam Lukas 10:25-37, Yesus menyampaikan perumpamaan tentang orang
Samaria yang murah hati, yang mencerminkan kematangan dalam beragama dan
berdampak pada lahirnya sikap moderat di tengah dalam masyarakat multireligius.
Pendekatan psikologi agama dalam membangun moderasi beragama menjadi sesuatu
yang menarik untuk diteliti karena berkaitan langsung dengan kehidupan sosial. Oleh
karena itu, melalui kajian ini dapat menjadi novelty berupa urgensi kematangan beragama
dalam Lukas 10:25-37 dalam membangun sikap moderat dalam beragama khususnya
dalam masyarakat multireligius Indonesia. Penelitian ini bertujuan untuk menguraikan
urgensi kematangan beragama sebagai konsekuensi logis dari optimalnya fungsi
religiositas dalam membangun sikap moderat dalam beragama di tengah masyarakat
multireligius melalui permodelan pada kematangan beragama dalam Lukas 10:25-37.

10 Setblon Tembang, “Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Multikultural
Berdasarkan Hospitalitas Kristen dalam Yohanes 4:1-30,” Melo: Jurnal Studi Agama-agama 3, no. 2 (2023):
108.

11 Kalis Stevanus, “Memaknai Kisah Orang Samaria yang Murah Hati menurut Lukas 10:25-37
sebagai Upaya Pencegahan Konflik,” BIA”: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen Kontekstual 3, no. 1 (2020):
1-13.

12 Daniel Siswanto et al., “Makna Sesamaku Manusia Berdasarkan Lukas 10: 25-37,” LOGON ZOES:
Jurnal Teologi, Sosial dan Budaya 5, no. 2 (2022): 71-81.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 57



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025)

2. Metode Penelitian

Penelitian ini dilaksanakan dengan pendekatan kualitatif dengan metode
deskriptif-interpretatif’® terhadap teks Alkitab terutama Lukas 10: 25-37 sebagai bentuk
kematangan beragama dalam membangun sikap moderat di tengah masyarakat
multireligius. Penelitian ini dilakukan dengan menganalisis berbagai literatur yang
relevan, termasuk buku, artikel, dan jurnal yang mendukung topik kajian. Dalam
penelitian ini, penulis menganalisis berbagai teori tentang kematangan beragama,
moderasi beragama dan hidup bersama dalam masyarakat multireligius. Penelitian ini
memanfaatkan teori kematangan beragama yang membingkai kehidupan moderat untuk
merekonstruksi laku hidup bersama di tengah masyarakat multireligius berdasarkan
Lukas 10:25-37.

3. Hasil dan Pembahasan
Kematangan Beragama: Konsekuensi Logis dari Optimalnya Religiositas

Salah satu tema sentral dalam psikologi agama adalah religiositas dan kematangan
beragama. Dalam pendekatan psikologi agama, religiositas merupakan konstruk
psikologi dan agama yang tidak terpisahkan. Annisa Fitriani mengatakan, “Religiositas
merupakan konsep yang bersifat komprehensif mencakup pengetahuan keagamaan,
moralitas, praktik keagamaan, serta sikap sosial yang berlandaskan agama. Hal ini
menjadikan seseorang benar-benar menjalani kehidupan beragama (being religious),
bukan sekadar menyatakan diri sebagai penganut suatu agama (having religion).”**
Sementara Nurcholish Madjid menyatakan, “Religiositas adalah perilaku yang secara
keseluruhan dibentuk oleh keyakinan terhadap kegaiban yang melampaui pengalaman
empiris. Seseorang melakukan sesuatu yang empiris sebagaimana layaknya, namun
meletakkan nilai empiris tersebut di bawah prinsip-prinsip yang bersifat supra-
empiris.”*> Oleh karena itu, religiositas merupakan pengalaman spiritual yang mendalam
saat seseorang merasakan kehadiran Tuhan yang terwujud dalam tindakan nyata, yakni
melalui upaya aktif untuk menata kehidupannya selaras dengan kehendak Tuhan.

Dalam psikologi agama, religiositas berhubungan dengan tingkah laku keagamaan
yang muncul karena adanya kesadaran akan Tuhan. Kesadaran terhadap keberadaan
Tuhan tercermin melalui tindakan nyata, seperti berperilaku baik, memiliki akhlak mulia,
dan menjalankan ibadah. Tindakan ini merupakan implikasi logis dari kesadaran dan
keyakinan akan eksistensi Tuhan. Kesadaran tersebut kemudian melahirkan kepercayaan
kepada Tuhan beserta sifat-sifat-Nya. Apabila seseorang percaya kepada Tuhan dan sifat-
sifat-Nya, maka akan timbul ketergantungan pada Tuhan yang kemudian ditindaklanjuti

13 Robert Elliott and Ladislav Timulak, Essentials of Descriptive-Interpretive Qualitative Research: A
Generic Approach. (American Psychological Association, 2021), 3.

14 Annisa Fitriani, “Peran Religiusitas dalam Meningkatkan Psychological Well Being,” Al-Adyan:
Jurnal Studi Lintas Agama 11, no. 1 (2017): 57-80.

15 Nurcholish Madjid, Islam, Kemodernan dan Keindonesiaan (Bandung: Mizan, 2008), 132-134.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 58



Urgensi Kematangan Beragama Berdasarkan Lukas 10: 25-37

dengan sikap patuh dan taat pada ajaran dan perintah Tuhan. Kepercayaan kepada Tuhan
Tuhan yang disertai dengan sikap pasrah kepada-Nya mendorong seseorang untuk
menyampaikan harapan dan permohonan kepada Tuhan. Demi terkabulnya harapan atau
keinginannya, seseorang akan berupaya untuk menaati dan menjalankan segala perintah
Tuhan. Oleh karena itu, religiositas merupakan kepercayaan terhadap adanya Tuhan yang
berimplikasi pada perilaku dalam rangka menyelaraskan hidup dengan Tuhan yang
diwujudkan dalam pengetahuan agama, moralitas, dan sikap sosial keagamaan.

Menurut Verbit dalam Ahmad Saifuddin terdapat enam dimensi religiositas yaitu
dimensi doktrinal, dimensi knowledge, dimensi ritual, dimensi emotion, dimensi ethics,
dan dimensi community.** Sedangkan menurut Glock dan Stark, sebagaimana dikutip oleh
Jalaluddin, terdapat lima dimensi religiositas yaitu dimensi ideologis, dimensi ritualistik,
dimensi eksperiensial, dimensi intelektual, dan dimensi pengalaman.!” Dimensi ini
merujuk pada pengenalan terhadap dampak-dampak yang ditimbulkan oleh keyakinan,
praktik keagamaan, pengalaman spiritual, serta pengetahuan religius seseorang dalam
kehidupan sehari-hari.

Dalam kondisi ideal, dimensi religiositas merupakan sesuatu yang saling
berkaitan. Di sisi lain, dimensi religiositas terkadang tidak berjalan beriringan misalnya
seorang yang mempercayai adanya Tuhan (dimensi doktrinal), belum tentu
menyebabkan seseorang konsisten melakukan ritual peribadatan (dimensi ritualistic).
Demikian pula, seorang yang menjalankan ritual peribadatan (dimensi ritualistic) belum
tentu menghasilkan perilaku yang baik (dimensi ethics). Hal ini terjadi bergantung pada
tingkat penghayatan terhadap adanya Tuhan di awal dan tingkat penghayatan dalam
menjalankan dimensi selanjutnya. Oleh karena itu, banyak ditemukan orang yang
beragama tetapi melakukan perilaku tercela. Hal ini bukan berarti kegagalan agama
dalam memberikan pengaruh, tetapi sebagai indikasi belum terinternalisasinya ajaran
dan nilai-nilai keagamaan secara mendalam, sehingga belum terejawantahkan dalam
perilaku nyata.

Salah satu hal penting dalam perkembangan keagamaan seseorang adalah
kematangan beragama. Ida Windi Wahyuni mendefinisikan kematangan beragama
sebagai kedewasaan dalam keimanan.’® Sedangkan Walter Houston Clark sebagaimana
dikutip oleh Ahmad Fikri Sabiq mendefinisikan kematangan beragama sebagai
“pengalaman hidup bersama dengan Tuhan yang dibuktikan dalam tindakan setiap hari.*
Oleh karena itu, kematangan beragama tercermin ketika seseorang memiliki kemampuan

16 Saifuddin, Psikologi Agama: Implementasi Psikologi untuk Memahami Prilaku Beragama, 58.

17 Jalaluddin, Psikolog Agama: Memahami Prilaku dengan Mengaplikasikan Prinsip- prinsip Psikologi
(Depok: Rajagrafindo Persada, 2021), 24.

18 [da Windi Wahyuni, “Hubungan Kematangan Beragama dengan Konsep Diri,” Al-Hikmah: Jurnal
Agama dan llmu Pengetahuan 8, no. 1 (2011): 3.

19 Ahmad Fikri Sabiq, “Analisis Kematangan Beragama dan Kepribadian serta Korelasi dan
Kontribusinya terhadap Sikap Toleransi,” [JIP: Indonesian Journal of Islamic Psychology 2, no. 1 (2020): 23-
49.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 59



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025)

untuk mengidentifikasi dan memahami ajaran agama yang kemudian terintegrasi dalam
perilaku setiap hari.

Karakteristik kematangan beragama menurut Gordon Allport yaitu “Pertama,
memiliki kemampuan untuk melakukan diferensiasi. Kedua, memiliki kehidupan
beragama yang dinamis. Ketiga, memiliki karakteristik komprehensif. Keempat, memiliki
konsistensi. Kelima, pandangan hidup integral. Keenam, memiliki semangat dalam
melayani Tuhan.”?® Selain itu, William James salah satu tokoh dari psikologi agama
memberikan empat ciri kematangan beragama yaitu, “Pertama, adanya kepekaan
terhadap keberadaan Tuhan. Kedua, terciptanya hubungan yang berkelanjutan dengan
Tuhan yang disertai sikap penyerahan diri. Ketiga, penyerahan diri tersebut
menghasilkan perasaan bahagia dan kebebasan batin yang membahagikan. Keempat,
kematangan beragama dapat terwujud tindakan cinta dan harmoni.”?* Hal yang berbeda
disampaikan oleh Clark sebagaimana dikutip oleh Anwar Hafidzi tentang ciri-ciri
kematangan beragama yaitu “bersikap kreatif dan kritis dalam menjalani kehidupan
beragama secara sosial, serta kecenderungan menuju sikap yang inklusif dan harmonis,
mampu mengidentifikasi kesamaan di tengah perbedaan dengan menjadikan relasi
vertikal dengan Tuhan sebagai landasan utama, dan mampu memahami perbedaan dalam
keyakinan teologis secara arif dan mengaktualisasikan potensi fitrahnya dalam
kehidupan sehari-hari.”?* Oleh karena itu, kematangan beragama ditandai dengan
kemampuan bersyukur dan mencintai Tuhan secara mendalam, dorongan internal untuk
mendalami ajaran agama, pelaksanaan ibadah tidak hanya terbatas pada ritual wajib
tetapi juga ritual komplementer, penguasaan pengetahuan keagamaan yang luas, sikap
moderat, serta kemampuan berpikir positif bahkan dalam situasi sulit.

William James, tokoh psikologi agama membagi tipe keberagamaan menjadi dua
yaitu the healthy-minded (jiwa yang sehat) dan the sick soul (jiwa yang terluka atau
gelisah).” Secara emosional, orang yang memiliki keberagaman healthy-mind senantiasa
gembira dan bahagia. Dalam relasi dengan orang lain, orang yang beragama healthy-mind
lebih cenderung terbuka, menerima pemikiran, pandangan dan menghargai
keberagamaan orang lain. Sebaliknya orang yang the sick soul secara emosional lebih
didominasi oleh rasa sedih dan penuh dosa. Secara teologis, orang ini lebih tertutup
sehingga melihat pandangan kelompok dan dirinya sebagai pandangan yang paling benar
dan tidak ada sedikitpun kebenaran pada kelompok lain. Kedua pandangan ini
merupakan predisposisi kepribadian seseorang untuk melihat dunia.

20 Roni Ismail, “Konsep Toleransi dalam Psikologi Agama (Tinjauan Kematangan Beragama),”
Religi: Jurnal Studi Agama-Agama 8, no. 1 (2012): 4.

21 Ibid,, 5.

22 Anwar Hafidzi, “Konsep Toleransi dan Kematangan Agama dalam Konflik Beragama di
Masyarakat Indonesia,” Potret Pemikiran 23, no. 2 (2019): 56.

23 William James, “The Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature (Book Review),”
The Monist 13 (1903): 147.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 60



Urgensi Kematangan Beragama Berdasarkan Lukas 10: 25-37

Kematangan beragama seseorang bisa berada di tingkat tinggi dan juga bisa
berada di tingkat rendah. Hal ini terjadi disebabkan oleh berbagai faktor. Menurut Ahmad
Saifuddin, faktor-faktor yang memengaruhi tingkat kematangan beragama yaitu
“pengaruh pendidikan atau pengajaran, tekanan sosial, pengalaman spiritual dan
keagamaan yang menyenangkan, kebutuhan hidup seperti rasa aman, kenyamanan,
ketakutan akan kematian, serta kemampuan intelektual dalam menalar pengetahuan
keagamaan.”* Dengan demikian, kematangan beragama seseorang sangat dipengaruhi
oleh faktor internal, seperti kapasitas ingatan atau daya tangkap terhadap nilai-nilai
keagamaan, kemampuan dalam memaknai ajaran agama, serta stabilitas dan kematangan
emosi. Sementara itu, faktor eksternal yang turut membentuk kematangan beragama
meliputi peran keluarga dan lingkungan sosial dalam mentransmisikan serta
menginternalisasikan nilai-nilai dan ajaran keagamaan.

Kematangan beragama memberikan dampak terhadap kesehatan mental
seseorang. Salah satu dampaknya yaitu kemampuan menjalani kehidupan beragama
dengan kesadaran penuh, melaksanakan ibadah bukan karena faktor harta maupun
pengaruh eksternal lainnya. Dampak lainnya adalah memiliki ketenangan jiwa karena
tidak mudah terkejut dan goyah dengan pandangan kelompok lain, ketenangan jiwa juga
diperoleh karena dampak penghayatan ritual ibadah dan tidak mudah menyalahkan.
Selain itu seorang yang matang dalam beragama akan memiliki totalitas dalam
menghadapi dan menjalani kehidupan dan memiliki tutur kata yang lembut sebagai
konsekuensi dari kejiwaan yang tenang sehingga berpeluang kecil untuk berbuat dosa.

Moderasi Beragama: Sebuah Praksis Kerukunan Antar Umat Beragama

Berbicara tentang agama bagaikan berbicara tentang suatu paradoks. Agama
secara ideal merupakan tempat untuk menemukan cinta, perdamaian dan jalan
keselamatan. Tetapi dalam realitasnya, agama justru menjadi sumber konflik, kekacauan,
kehancuran dan kemalangan manusia. Albertus M. Patty mengutip pernyataan
Sindhunata “Karena agama, orang bisa saling mencintai, tetapi atas nama agama pula
orang bisa saling membunuh dan menghancurkan.”” Manusialah yang membuat agama
menjadi paradoks karena dalam beragama manusia kadang kala menyamakan term
agama dan beragama.

Agama dan beragama merupakan dua term yang berbeda. Agama merujuk pada
seperangkat ajaran yang bersumber dari Tuhan, sedangkan beragama merupakan proses
memahami dan mengimplementasikan ajaran tersebut dalam kehidupan. Meskipun
berbeda makna, tetapi kedua hal ini saling bertautan. Munculnya konflik antar umat
beragama lahir ketika beragama dipandang secara mutlak sebagai agama, apalagi jika

24 Saifuddin, Psikologi Agama: Implementasi Psikologi untuk Memahami Prilaku Beragama, 59-60.
25 Albertus M. Patty, Moderasi Beragama: Suatu Kebijakan Moral-Etis (Jakarta: BPK Gunung Mulia,
2021), 1.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 61



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025)

ditambah dengan pemaksaan klaim kebenaran yang berujung pada kekerasan. Padahal
agama ada agar umat beragama dapat beragama sesuai dengan esensi ajaran agamanya.
Penyelesaian problematika kehidupan umat beragama dapat dilakukan dengan tidak
mengesampingkan nilai kemanusiaan. Selain itu, umat beragama perlu untuk matang
dalam keagamaan, karena seorang yang matang secara keagamaan akan mewujudkannya
dalam perilaku sehari-hari. Dalam hal ini, dibutuhkan moderasi beragama sebagai
penawar bagi problematika kehidupan antar umat beragama.

Moderasi dipahami sebagai sikap mengambil posisi tengah atau memilih yang
paling baik. Dalam penerapannya, moderasi beragama berakar pada prinsip adil dan
berimbang. Adil artinya menempatkan segala sesuatu secara tepat sesuai dengan
porsinya, serta melaksanakannya dengan baik dan tepat waktu sedangkan berimbang
artinya berada di tengah antara dua kutub ekstrem dalam praktik keberagamaan.?® Selain
prinsip adil dan berimbang, moderasi beragama juga dilandaskan pada taat konstitusi.
Dalam hal ini, tidak dapat dibenarkan adanya cara pandang, sikap, atau praktik
keagamaan yang mengatasnamakan ajaran agama namun justru melanggar ideologi
negara dan konstitusi UUD 1945 sebagai kesepakatan bersama dalam kehidupan
berbangsa dan bernegara. Oleh karena itu, moderasi beragama merupakan sebuah proses
memahami dan mengamalkan ajaran agama secara adil dan berimbang dan taat pada
konstitusi guna terhindar dari cara pandang, sikap dan praktik beragama yang berlebih-
lebihan dan melampaui batas, sehingga tidak menjadi ekstrem.

Moderasi beragama sama sekali bukan moderasi agama. Hal ini karena pada
dasarnya agama sudah mengajarkan prinsip-prinsip moderasi. Agama tidak perlu
dimoderasi, tetapi beragama itulah yang dimoderasi. Samuel Benyamin Hakh menuliskan,
“Membangun kehidupan secara moderat dapat dilakukan dengan hidup memahami dan
melaksanakan ajaran agama secara seimbang, waras, menghindari kekerasan, dan tidak
ekstrem.”?” Seorang moderat pasti dapat memilah mana pokok ajaran yang harus dibela
dan mana yang harus toleran. Oleh karena itu, moderasi beragama juga dapat dipahami
sebagai pengalaman terhadap keyakinan sendiri tetapi di sisi yang lain bersedia hidup
berdampingan dengan orang yang berbeda keyakinan.

Moderasi beragama merupakan fondasi kesatuan bangsa Indonesia. Meskipun
Indonesia bukanlah negara yang berdasarkan agama, kehidupan keagamaan memiliki
peran yang signifikan dalam masyarakat, dan kebebasan beragama dijamin secara
konstitusional. Dalam hal ini, dibutuhkan kesadaran dan sikap sosial umat beragama di
Indonesia dalam menjalankan ajaran agamanya dengan mempertimbangkan kewajiban
dan kecintaan terhadap bangsa Indonesia. Edi Junaedi menuliskan, “Moderasi beragama
bukan hanya sekedar tindakan tetapi juga merupakan karakter berbangsa dan bernegara

26 Marianus Patora, “Berteologi Secara Moderat dalam Konteks Kebhinekaan,” Kurios 8, no. 1
(2022): 129.

27 Samuel Benyamin Hakh, “Analisis Konstruktif Bibliologis Perjanjian Baru tentang Moderasi
Beragama,” Kurios(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen) 8, no. 2 (2022): 298.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 62



Urgensi Kematangan Beragama Berdasarkan Lukas 10: 25-37

dalam satu pola kehidupan berbangsa dan bernegara.”?® Oleh karena itu, moderasi
beragama bukan sekadar slogan, tetapi sebuah spirit beragama dalam menjaga keutuhan
dan persatuan Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) berdasarkan prinsip adil,
berimbang dan taat pada konstitusi.

Analisis Lukas 10:25-37

Perumpamaan orang Samaria yang baik hati adalah salah satu perikop yang hanya
ditemukan di Injil Lukas diantara Injil Sinoptik. Perumpamaan orang Samaria yang baik
hati dalam Lukas 10:25-37 merupakan jawaban atas pertanyaan seorang ahli taurat.
Yesus menjawab pertanyaan seorang ahli Taurat tentang “Siapakah sesamaku manusia?”
(Ayat 29). Hal ini dilatarbelakangi dari pertanyaan ahli Taurat dalam ayat 25 yang
mempersoalkan apa yang harus dibuat untuk memperoleh hidup kekal. Pertanyaan ahli
Taurat ini dimaksudkan untuk mencobai Yesus. Yesus tidak langsung memberikan
jawaban, tetapi mengajukan pertanyaan, “Apa yang engkau baca di sana?” (Ayat 26).

Dalam ayat 27, ahli taurat menjawab sesuai dengan perintah utama dalam hukum
Taurat dalam Ulangan 6:5 dan Imamat 19:18 yaitu mengasihi Allah dan mengasihi sesama
manusia seperti diri sendiri. Hukum kasih yang disampaikan oleh ahli Taurat merupakan
rangkuman dari sepuluh hukum yakni hukum pertama sampai empat merupakan kasih
kepada Allah dan hukum keenam sampai hukum kesepuluh sebagai kasih kepada sesama
manusia. Yesus sebenarnya tidak mempersoalkan jawaban ahli Taurat dalam ayat 27,
tetapi bagi ahli Taurat hal ini adalah hal yang sulit dilakukan. Oleh karena itu, dalam ayat
28 Yesus menggunakan kata, “moieL” (poiei) berasal dari kata “moiew” (poieo) yang artinya
adalah melakukan, membuat, menciptakan, bertindak, berlaku, berbuat, menunjukkan.”?
Kata ini merupakan kata kerja dalam bentuk present imperatif yang menegaskan agar ahli
Taurat segera melakukan hukum Taurat yakni hukum kasih yang telah disampaikan,
bukan nanti. Yesus memberikan argumentasi bila hal ini dilakukan saat itu oleh ahli
Taurat maka akan memperoleh hidup. Hal ini sekaligus sebagai kritik bagi ahli Taurat
yang dalam praktik hidupnya tidak melakukan apa yang diajarkan oleh hukum Taurat.

Sadar bahwa dirinya telah terjebak oleh kata-katanya sendiri, karena tidak
menjalankan hukum Taurat, ahli Taurat kemudian mengalihkan perhatian dengan
mempertanyakan definisi, kriteria, dan Kkategori. Ahli Taurat memfokuskan
pertanyaannya dalam ayat 29, tentang siapakah sesamaku manusia? Dalam pandangan
orang Yahudi, orang yang disebut sebagai sesama manusia adalah sesama bangsa Israel
saja (Im. 19:18).3° Orang Yahudi sangat fanatik terhadap agama, suku dan budayanya. Bagi

28 Edi Junaedi and others, “Inilah Moderasi Beragama Perspektif Kemenag,” Harmoni 18, no. 2
(2019): 414.

29 Hasan Sutanto, Perjanjian Baru Interlinear Yunani-Indonesia dan Konkordansi Perjanjian Baru
(PBIK) Jilid 1I (Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia, 2014), n. P-356.

30 Gunawan Yuli Agung Suprabowo, “Memaknai Hospitalitas di Era New Normal: Sebuah Tinjauan
Teologis Lukas 10: 25-37,” HARVESTER: Jurnal Teologi dan Kepemimpinan Kristen 5, no. 1 (2020): 48.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 63



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025)

orang Yahudi, sesama manusia berarti orang yang satu agama, satu suku dan satu bangsa.
Dalam pandangan orang Yahudi sesama manusia adalah sesuatu yang bersifat eksklusif
sebagai umat Allah, penyembah YHWH. Orang Yahudi mengklaim diri sebagai pusat
kehidupan. Orang Yahudi secara ketat tidak mengakui orang non Yahudi sebagai
sesamanya dengan alasan bahwa orang Yahudi adalah umat pilihan Allah.

Terdapat tiga tokoh penting dalam perumpamaan yang dipakai oleh Yesus yaitu
Imam, seorang Lewi, dan seorang Samaria. Ayat 31, Yesus menyebutkan bahwa ada
seorang imam yang turun dari Yerusalem dan melihat orang yang terluka parah itu, tetapi
hanya melihat dan melewatinya dari seberang jalan. Imam tetap menjaga jarak dan
meninggalkan korban begitu saja. Padahal Imam adalah seorang yang memiliki tugas
untuk menjalankan ritual keagamaan di Bait Suci dan tentu memiliki pengetahuan
keagamaan yang tinggi, yang seharusnya menolong korban tetapi tidak melakukannya.
Para imam disebut juga sebagai perantara umat kepada Allah. Oleh karena itu, dari kisah
seorang imam dalam perumpamaan ini, lebih mementingkan ritus agama daripada
menolong sesama manusia yang mengalami penderitaan.

Dalam konteks orang Yahudi, seorang imam akan dinyatakan najis selama tujuh
hari (Bil. 19:11) apabila imam menyentuh seseorang yang terbaring tidak berdaya di jalan
dan menyentuh orang yang telah mati. Hal ini menyebabkan imam kehilangan
kesempatan melayani di Bait Allah yang artinya para imam akan sangat dirugikan.
Menurut Stiller, “Seorang imam yang menjadi najis harus ke Yerusalem, berdiri di gerbang
Timur bersama dengan kaum najis lainnya untuk mengikuti proses pemurnian.”3! Dalam
ritual pemurnian ini, tidak hanya membutuhkan waktu tetapi juga biaya untuk membeli
dan mempersembahkan korban. Oleh karena itu, imam memilih untuk tidak mengambil
risiko membantu dan malah melewati orang tersebut.

Ayat 32, dikisahkan bahwa ada seorang Lewi yang melewati jalan itu dan melihat
orang yang terluka parah itu dari seberang jarang tetapi tidak menolongnya. Orang Lewi
adalah orang yang bekerja melayani para imam dan menyediakan segala sesuatu yang
diperlukan dalam pelayanan yang dilakukan oleh para imam. Orang Lewi sebagai bagian
dari komunitas imam yang mengambil bagian dalam pelayanan di Bait Allah, juga terikat
dengan aturan ketahiran. Dalam masyarakat Yahudi, para imam dan orang Lewi
menempati posisi istimewa terkait dengan pelaksanaan ritual ibadat di Bait Allah, yang
menjadi pusat kehidupan orang Yahudi. Aturan yang sama dengan imam berlaku bagi
para Lewi, jika bersentuhan dengan tubuh yang mati atau mayat maka mereka akan najis.
Seorang Lewi lebih mementingkan kepentingan dan keselamatan diri sendiri karena
aktivitas ritus agama daripada menolong sesama manusia yang menderita. Dalam diri
imam dan Lewi tampak bahwa ritus agama lebih dipentingkan dari esensi kemanusiaan.

31 Andre Karwayu, “Telaah atas Lukas 10:25-37 dan Revelansinya terhadap Kemanusiaan setelah
Pandemi Covid-19.,” Sapientia Humana: Jurnal Sosial Humaniora. 2, no. 01 (2022): 43.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 64



Urgensi Kematangan Beragama Berdasarkan Lukas 10: 25-37

Masyarakat Yahudi mengenal sistem ketahiran sebagai tatanan sosial. Hal ini
didasarkan pada perintah untuk hidup kudus, karena Allah adalah kudus (Im. 19:2).
Sistem ketahiran dalam tatanan sosial Yahudi menunjukkan bahwa ada keterpisahan dari
segala sesuatu yang najis. Dalam masyarakat Yahudi, batas-batas sosial dipisahkan antara
yang najis dan yang tahir, dosa dan benar, kaya dan miskin, perempuan dan laki-laki,
orang Yahudi dan kafir.3> Melalui sistem sosial orang Yahudi yang berdasarkan sistem
ketahiran, berdampak pada etos ketahiran yang menghasilkan suatu politik ketahiran.
Hal inilah yang menyebabkan imam dan Lewi lebih menjaga kesucian daripada menolong
korban.

Ayat 33-35, orang berikutnya yang lewat adalah seorang Samaria. Dalam catatan
sejarah, orang Yahudi kurang simpatik dan peduli pada orang Samaria. Dalam perspektif
masyarakat Yahudi, orang Samaria dipandang sebagai kelompok marginal dan dianggap
berdosa. Pandangan negatif ini muncul karena orang Samaria merupakan keturunan
campuran dengan bangsa non-Yahudi, serta menjalankan praktik ibadah yang berbeda
dari tradisi Yahudi ortodoks. Salah satu perbedaan utama terletak pada lokasi
peribadatan, di mana orang Samaria beribadah di gunung Gerizim, bukan di Yerusalem.

Tindakan yang dilakukan oleh orang Samaria sangat berbeda dengan yang
dilakukan oleh dua tokoh pemimpin agama Yahudi. Lukas melukiskan bahwa ketika orang
Samaria melihat korban perampokan tersebut, tergeraklah hatinya dengan belas kasih.
Dalam bahasa Yunani “eomAayyvibn” (ésplanchnisthé) yang diartikan sebagai “tergeraklah
hati oleh belas kasihan”.*® Kata ini memiliki makna yang dalam pada emosi. Hal inilah
yang berbeda dari apa yang dilakukan oleh Imam dan orang Lewi yang juga melihat
korban tetapi tidak memiliki belas kasihan. Orang Samaria merasakan apa yang dirasakan
oleh korban hingga ke dalam hatinya. Hal inilah yang mendasari hukum kasih, yaitu
mengasihi dengan segenap jiwa, kekuatan, dan akal budi. Sesungguhnya dalam tradisi
Samaria, menyentuh mayat dianggap najis dan termasuk dalam sistem ketahiran
mereka.** Akan tetapi orang Samaria melampaui sistem ketahiran.

Yesus menyampaikan bahwa korban perampokan sedang menempuh perjalanan
dari Yerusalem ke Yerikho kemungkinan berasal dari Yerusalem, pusat komunitas
Yahudi. Jika korban tersebut adalah orang Yahudi, maka tindakan belas kasih orang
Samaria menunjukkan bahwa ia melampaui batas permusuhan dan perbedaan komunitas
demi nilai-nilai kemanusiaan. Jika korban adalah orang Yahudi, juga menjadi sebuah
tamparan bagi orang Yahudi karena justru yang menolong adalah orang Samaria.
Karakter orang Samaria yang baik hati menunjukkan bahwa secara etnisitas, ia bukan

32 Suprabowo, “Memaknai Hospitalitas di Era New Normal: Sebuah Tinjauan Teologis Lukas 10: 25-
37, 49.

33 Sutanto, Perjanjian Baru Interlinear Yunani-Indonesia dan Konkordansi Perjanjian Baru (PBIK)
Jilid 11, n. S-175.

34 Suprabowo, “Memaknai Hospitalitas di Era New Normal: Sebuah Tinjauan Teologis Lukas 10: 25-
37, 50.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 65



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025)

bagian dari Yerusalem dan Yerikho. Orang Samaria tidak memiliki legalitas untuk berada
di daerah tersebut. Itu artinya, orang Samaria menerobos batas geografis. Orang Samaria
menunjukkan bagaimana kasih Allah yang nyata dalam tindakan konkret.

Dalam ayat 34, Lukas melukiskan bahwa pertolongan orang Samaria tidak hanya
dengan membalut luka, tetapi juga menyirami dengan anggur dan minyak, menaikkan
korban ke keledainya, membawa ke penginapan dan melakukan perawatan. Orang
Samaria tidak sekadar mengobati, tetapi memberikan perawatan yang lebih baik kepada
korban perampokan. Dalam ayat 35, dikisahkan bahwa orang Samaria ini meninggalkan
dua dinar kepada pemilik penginapan untuk merawat dan akan menggantikan jika lebih
dari yang dibelanjakan saat orang Samaria ini kembali. Orang Samaria menolong korban
perampokan karena adanya bela rasa yang nyata dalam tindakan. Dalam hal ini, iman
orang Samaria ditunjukkan dalam perbuatan.

Ayat 36, Yesus menyampaikan pertanyaan kepada ahli Taurat siapakah diantara
ke tiga orang yang dapat disebut sebagai sesama manusia? Perumpamaan ini menjadi titik
kritis bagi ahli Taurat karena harus menjawab pertanyaan sendiri. Ahli Taurat menjawab
bahwa yang melakukan belas kasihan. Ironisnya, ahli Taurat menolak menyebut orang
Samaria secara langsung. Sikap ini dapat dipahami karena orang Yahudi memiliki
hubungan yang buruk dengan orang Samaria. Dalam ayat 37, Yesus memerintahkan ahli
Taurat untuk pergi dan melakukan. Lukas menggunakan kata “mopevov” (poreuou) yang
berarti pergi, berangkat® diikuti oleh kata “ov mowel” (su poiei) yang artinya engkau
melakukan, membuat, berlaku, berbuat, menunjukkan.** Dimana kedua kata ini
merupakan kata kerja present imperative. Oleh karena itu, Yesus meminta ahli Taurat
segera melakukannya saat itu, bukan nanti sebagaimana dicontohkan oleh orang Samaria.

Hidup Bersama dalam Masyarakat Multireligius

Perumpamaan orang Samaria yang baik hati adalah sarkasme bagi para ahli
Taurat. Dalam hal ini, para imam dan Lewi yang disindir oleh Yesus secara tidak langsung
juga ditujukan kepada ahli Taurat yang bertanya kepada Yesus. Para imam, Lewi dan ahli
Taurat adalah orang yang yang mengerti tentang hukum Taurat tetapi tidak
mempraktikkan hukum Taurat dalam perilaku setiap hari. Berdasarkan teori dari William
James maka dalam perumpamaan Yesus ini, tampak bahwa Imam dan Lewi adalah orang
yang the sick soul sedangkan orang Samaria ada pada tipe keagamaan the healthy minded.
Imam dan orang Lewi menunjukkan bahwa status keagamaan dan ketaatan ritualistik
tidak menjamin munculnya tindakan kebaikan, karena ketaatan tersebut tidak
diwujudkan dalam kehidupan sosial.*’

35 Sutanto, Perjanjian Baru Interlinear Yunani-Indonesia dan Konkordansi Perjanjian Baru (PBIK)
Jilid I1, n. P-393.

36 Ibid., n. P-356.

37 Karwayu, “Telaah atas Lukas 10:25-37 dan Revelansinya terhadap Kemanusiaan Setelah
Pandemi Covid-19.,” 46.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 66



Urgensi Kematangan Beragama Berdasarkan Lukas 10: 25-37

Orang Yahudi dan Samaria secara sosial-religius dibatasi oleh tembok pemisah.
Dalam pandangan orang Yahudi, orang Samaria adalah orang yang sudah kawin campur
dan dianggap sebagai orang berdosa. Secara keagamaan dan peribadatan orang Yahudi
dan Samaria memiliki perbedaan. Orang Yahudi beribadah di bait Allah di Yerusalem,
sedangkan orang Samaria di gunung Gerizim (Yoh. 4:20).?® Ellen G White dalam Siswanto
et al., mengemukakan tujuan perumpamaan ini dalam dua hal yaitu, “Pertama, melalui
kisah orang Samaria yang murah hati, Kristus menggambarkan hakikat agama yang sejati.
Kedua, Yesus menegaskan bahwa hakikat agama yang benar tidak terletak pada
kepatuhan terhadap aturan, dogma, atau ritual keagamaan semata, melainkan
diwujudkan melalui tindakan kasih yang memberi manfaat bagi sesama, dalam kebaikan
sejati.”** Perumpamaan orang Samaria merupakan perumpamaan yang diajarkan oleh
Yesus yang menggambarkan tentang cinta kasih yang konkret bahkan kepada musubh.

Perumpamaan ini memberikan sebuah pandangan yang baru tentang mengasihi
musuh karena musuh juga adalah sesama manusia. Yesus tidak mempersoalkan
perbedaan latar belakang etnis, budaya, dan agama, yang terpenting adalah manusianya.
Yesus berusaha memberikan sebuah pandangan yang melampaui konstruksi sosial yang
dibangun di tengah masyarakat tentang sesama manusia. Yesus sendiri mengajarkan
dalam Matius 5:43-44 untuk mengasihi musuh. Yudi Hendrilia, Triposa, dan Lumingas
mengatakan, “Mengasihi sesama yang baik adalah hal yang mudah dilakukan tetapi
mengasihi yang berbuat jahat adalah hal yang sulit, dan tidak mudah dilakukan.”*® Akan
tetapi Yesus memberikan perintah untuk mengaplikasikan kasih itu bagi sesama. Dalam
hal ini kasih sebagai bagian esensial dalam agama seharusnya hadir memanusiakan
manusia.

Ketaatan  ritualistik  sering = membuat  seseorang  gagal dalam
mengimplementasikan iman dalam kehidupan nyata. Keimanan yang terlalu ekstrem
cenderung membawa pada pola destruktif dan radikal dalam beragama. Bahkan dalam
konteks kehidupan beragama, jabatan dalam agama kadang kala membuat gagal dalam
pemaknaan terhadap arti dari pembebasan kepada sang liyan dari penderitaan. Dalam
kehidupan bersama, seseorang terbiasa membedakan orang lain berdasarkan pada status
dalam masyarakat misalnya status sosial, suku, agama, ras, budaya dan lain-lain. Berbagai
status ini kemudian menjadi pembeda dan pemisah dalam kehidupan. Hal ini menjadi
dasar dalam membangun diskriminasi. Kehidupan hanya dijalankan sekedar menjadi
manusia bukan memanusiakan manusia. Padahal diskriminasi dalam bentuk apapun

38 Barnabas Bang dan Agustinus M L Meko, “Spiritualitas Kesetiaan dalam Perkawinan menurut
Kitab Amsal 5: 15-20 Dan Injil Yohanes 4: 7-15,” Gaudium Vestrum: Jurnal Kateketik Pastoral (2022): 55.

39 Siswanto et al., “Makna Sesamaku Manusia Berdasarkan Lukas 10: 25-37,” 76.

40 Yudi Hendrilia, Reni Triposa, dan Gloria Gabriel Lumingas, “Menciptakan Kerukunan Umat
Beragama dalam Masyarakat Majemuk melalui Pemaknaan Kasih berdasarkan Matius 5:43-44,”
Pneumatikos:  Jurnal Teologi Kependetaan 11, no. 1 (2020): 66, https://e-
journal.stapin.ac.id/index.php/pneumatikos/article /view/34.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 67



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025)

merupakan pencaplokan martabat kemanusiaan dan sekaligus bentuk pengingkaran
kemanusiaan.

Seorang moderat tidak hanya tahu dan mempercakapkan tentang kebenaran
tetapi harus mempraktikkan kebenaran itu dalam kehidupan. Asmat Purba mengatakan
makna perumpamaan orang Samaria yang baik hati yaitu, “Paham kebenaran belum tentu
bersedia melakukan, mulut bicara kebenaran belum tentu melakukan kebenaran, rajin
melayani bukan berarti sudah taat Firman, mengasihi sesama manusia bukan manusia
yang sama dengan kita”#* Hal yang sama dituliskan oleh Krisetya Mesach, “Yesus
menyampaikan perumpamaan ini sebagai argumentasi bahwa pelayanan yang hanya
sekedar menjalankan ritual agama yang kaku merupakan sesuatu yang baik tetapi tidak
berdampak dalam kehidupan manusia.”** Artinya, bahwa dalam praktik moderasi
beragama dibutuhkan kematangan beragama yang ditunjukkan melalui iman dan
dinyatakan dalam tindakan (Yak. 2:17). Oleh karena itu, mengasihi bukan hanya dengan
perkataan tetapi kasih itu harus nyata dalam perbuatan.

Agama sendiri menjadi sesuatu yang paradoks karena manusia yang membuatnya
demikian. Realitas ini menunjukkan bahwa umat beragama perlu memperlakukan agama
secara realistis. Benar bahwa agama adalah fenomena sacred, tetapi agama juga memiliki
dimensi sekuler. Sehingga dalam beragama bukan hanya dibutuhkan ketaatan tetapi juga
daya kritis. Bukan hanya iman yang kokoh tetapi juga nalar yang sehat. Tidak hanya
sekadar pada ketaatan ritus keagamaan tetapi juga moral etis yang kuat. Allport
menyatakan bahwa seseorang pada umumnya mengambil salah satu dari dua pendekatan
umum terhadap agama yaitu pertama agama yang matang di mana agama sebagai tujuan
itu sendiri, dan kedua agama yang belum matang, di mana digunakan untuk tujuan lain,
diluar agama.”® Seseorang atau kelompok yang punya semangat tinggi dalam beragama
idealnya diimbangi dengan pengetahuan dan kewarasan dalam beragama. Oleh karena itu
dalam beragama dibutuhkan kontrol diri dan kesadaran.

Dalam kehidupan bersama dibutuhkan kristianitas yang moderat di mana gereja
harus menjadi rumah bersama bagi sesama. Sesama bukan hanya pada satu keyakinan
atau denominasi tetapi juga bagi yang berbeda agama dan denominasi. Menjadi sahabat
berarti menjadi sesama bagi orang lain. Melalui perumpamaan orang Samaria yang murah
hati, tampak bahwa sejak dahulu orang Yahudi dan Samaria bermusuhan dan memiliki
stigmatisasi bahwa orang Samaria adalah orang kafir dan jahat. Yesus mengajarkan untuk
menjadi sahabat tanpa membeda-bedakan. Perbedaan sendiri bukanlah suatu ancaman
tetapi sebuah kekuatan. Menarik apa yang dituliskan oleh Sepriadi Bunga, “Gereja

41 Asmat Purba, “Membangun Kepedulian Sosial di Tengah Wabah Pandemi Covid-19 Sebuah
Refleksi Lukas 10: 25 - 37,” Jurnal TEDC 14, no. 2 (2020): 163.

42 Ibid., 162.

43 Adiyo Roebianto, Wenny Hikmah, dan Iga Nadilah Putri, “Studi Deskriptif Tingkat Toleransi
Beragama dan Kematangan Beragama di Kota Tangerang,” TAZKIYA: Journal of Psychology 9, no. 1 (2021):
3.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 68



Urgensi Kematangan Beragama Berdasarkan Lukas 10: 25-37

seharusnya memberikan pelayanan diakonia bagi masyarakat tanpa dibatasi oleh sekat
agama dan denominasi.”** Menjadi sesama bagi orang lain artinya memperlakukan orang
lain sebagaimana kita ingin diperlakukan oleh orang lain. Sesama manusia nampak dalam
upaya saling memanusiakan, tanpa memandang sekat-sekat agama, budaya, dan sosial.
Oleh karena itu, gereja harus mewujud nyatakan usaha menjadi sesama manusia tanpa
membeda-bedakan.

4. Kesimpulan

Moderasi beragama berarti jalan tengah dalam beragama. Pada dasarnya, tidak
ada agama yang menganjurkan sikap ekstrem atau radikal. Namun, dalam praktiknya,
tidak sedikit umat beragama justru menampilkan perilaku keagamaan yang ekstrem. Hal
ini menunjukkan bahwa meskipun setiap agama mengajarkan nilai-nilai moral dan
kebajikan, tidak semua umat beragama mampu memahami dan mengimplementasikan
ajaran tersebut secara benar sesuai dengan prinsip-prinsip luhur agama itu sendiri.
Dalam kehidupan bersama, diperlukan sikap inklusif dan toleran yaitu dengan
memberikan ruang bagi perbedaan, menghargai dan menghormati keberagaman, serta
menjunjung tinggi nilai-nilai moral dan kemanusiaan. Sikap-sikap tersebut sejalan
dengan prinsip-prinsip dasar kehidupan bersama yang beradab dan harmonis di tengah
pluralitas agama dan budaya. Konflik atas nama agama tidak akan terjadi jika prinsip-
prinsip ini dilakukan oleh orang yang mengaku beragama yang dalam psikologi agama
disebut sebagai orang yang memiliki kematangan beragama. Kematangan beragama akan
nampak melalui sikap moderat. Melalui kehidupan moderat dalam beragama sebagai
spirit dalam menjaga keharmonisan dan keselarasan hidup berbangsa yang terawat dan
terciptanya kedamaian.

Dalam Lukas 10:25-37 ditemukan ada dua tipe kehidupan beragama yaitu tipe the
sick soul yang tampak pada sikap Imam dan Lewi dan tipe keagamaan the healthy minded
yang tampak pada orang Samaria. Perumpamaan tentang orang Samaria yang baik hati
memberikan makna sesama manusia bukan hanya sebatas yang satu agama atau satu
denominasi tetapi semua orang tanpa melihat identitas. Orang yang matang dalam
beragama akan menunjukkan perilaku moderat dengan menghargai nilai-nilai
kemanusiaan, moralitas, anti kekerasan, dan menolong orang lain tanpa memandang
identitas sebagaimana dilakukan oleh orang Samaria. Dalam masyarakat mulitreligius,
dibutuhkan kehidupan yang damai, toleran, dan saling berdampingan tanpa memandang
perbedaan. Gereja perlu hadir untuk memanusiakan manusia tanpa memandang
identitas. Oleh karena itu, gereja harus menjadi rumah bersama yang memberi pelayanan
diakonia bagi sesama manusia bukan hanya bagi yang satu agama atau denominasi.

44 Daniel Fajar Panuntun et al., “Merajut Moderasi Beragama melalui Seni dan Kepemimpinan
Indonesia Maju” (Yogyakarta: Self Publishing KY grafiti, 2024), 239.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 69



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025)

Referensi

Bang, Barnabas, dan Agustinus M L Meko. “Spiritualitas Kesetiaan dalam Perkawinan
menurut Kitab Amsal 5: 15-20 dan Injil Yohanes 4: 7-15.” Gaudium Vestrum: Jurnal
Kateketik Pastoral (2022): 51-63.

Elliott, Robert, and Ladislav Timulak. Essentials of Descriptive-Interpretive Qualitative
Research: A Generic Approach. American Psychological Association, 2021.

Fitriani, Annisa. “Peran Religiusitas dalam Meningkatkan Psychological Well Being.” Al-
Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama 11, no. 1 (2017): 57-80.

Hafidzi, Anwar. “Konsep Toleransi dan Kematangan Agama dalam Konflik Beragama di
Masyarakat Indonesia.” Potret Pemikiran 23, no. 2 (2019): 51-61.

Hakh, Samuel Benyamin. “Analisis Konstruktif Bibliologis Perjanjian Baru tentang
Moderasi Beragama.” Kurios(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen) 8, no. 2
(2022): 297.

Hasiholan Hutapea, Rinto. “Nilai Pendidikan Kristiani ‘Terimalah Satu akan yang lain’
dalam Bingkai Moderasi Beragama.” Kurios 8, no. 1 (2022): 58-67.

Hendrilia, Yudi, Reni Triposa, dan Gloria Gabriel Lumingas. “Menciptakan Kerukunan
Umat Beragama dalam Masyarakat Majemuk melalui Pemaknaan Kasih berdasarkan
Matius 5:43-44.” Pneumatikos: Jurnal Teologi Kependetaan 11, no. 1 (2020): 61-70.
https://e-journal.stapin.ac.id/index.php/pneumatikos/article /view/34.

Ismail, Roni. “Konsep Toleransi dalam Psikologi Agama (Tinjauan Kematangan
Beragama).” Religi: Jurnal Studi Agama-Agama 8, no. 1 (2012): 1-12.

Jalaluddin. Psikolog Agama: Memahami Prilaku dengan Mengaplikasikan Prinsip- prinsip
Psikologi. Depok: Rajagrafindo Persada, 2021.

James, William. “The Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature (Book
Review).” The Monist 13 (1903): 147.

Junaedi, Edi, and others. “Inilah Moderasi Beragama Perspektif Kemenag.” Harmoni 18,
no. 2 (2019): 182-186.

Karwayu, Andre. “Telaah Atas Lukas 10:25-37 dan Revelansinya terhadap Kemanusiaan
Setelah Pandemi Covid-19.” Sapientia Humana: Jurnal Sosial Humaniora. 2, no. 01
(2022): 40-53.

M. Patty, Albertus. Moderasi Beragama: Suatu Kebijakan Moral-Etis. Jakarta: BPK Gunung
Mulia, 2021.

Madjid, Nurcholish. Islam, Kemodernan Dan Keindonesiaan. Bandung: Mizan, 2008.

Panuntun, Daniel Fajar, Joshua Salem Lolo, Iren Tanggo, Setblon Tembang, Stephani Intan
Maritho Siallangan, dan Paulus Tangke. “Merajut Moderasi Beragama melalui Seni
dan Kepemimpinan Indonesia Maju.” Yogyakarta: Self Publishing KY grafiti, 2024.

Patora, Marianus. “Berteologi Secara Moderat dalam Konteks Kebhinekaan.” Kurios 8, no.
1(2022): 124.

Prakosa, Pribadyo. “Moderasi Beragama: Praksis Kerukunan Antar Umat Beragama.”
Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH) 4, no. 1 (2022): 45-55.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 70



Urgensi Kematangan Beragama Berdasarkan Lukas 10: 25-37

Purba, Asmat. “Membangun Kepedulian Sosial di Tengah Wabah Pandemi Covid-19
Sebuah Refleksi Lukas 10: 25 - 37.” Jurnal TEDC 14, no. 2 (2020): 159-164.

Reni Triposa, Broto Yulianto. “Konstrukti Moderasi Beragama melalui Pembacaan Matius
23:25-32." Jurnal Teologi Gracia Deo 4, no. 2 (2022): 329-343.

Roebianto, Adiyo, Wenny Hikmah, dan Iga Nadilah Putri. “Studi Deskriptif Tingkat
Toleransi Beragama dan Kematangan Beragama di Kota Tangerang.” TAZKIYA:
Journal of Psychology 9, no. 1 (2021): 1-15.

Sabiq, Ahmad Fikri. “Analisis Kematangan Beragama dan Kepribadian Serta Korelasi dan
Kontribusinya terhadap Sikap Toleransi.” IJIP: Indonesian Journal of Islamic
Psychology 2,no. 1 (2020): 23-49.

Saifuddin, Ahmad. Psikologi Agama: Implementasi Psikologi untuk Memahami Prilaku
Beragama. Jakarta: Prenadamedia Group, 2019.

Saifuddin, Lukman Hakim. Moderasi Beragama: Tanggapan atas Masalah,
Kesalahpahaman, Tuduhan, dan Tantangan yang Dihadapinya. Jakarta: Yayasan
Saifuddin Zuhri, 2023.

SETARA Institute for Democracy and Peace. “Kondisi Kebebasan Beragama Berkeyakinan
(KBB) 2023; dari Stagnasi Menuju Stagnasi Baru.” SETARA Institute for Democracy
and Peace (2024): 1-16. https://setara-institute.org/wp-
content/uploads/2024/06/Rilis-Data-Kondisi-KBB-2023_Setara-Institute_Ind.pdf.

Siahaan, Harls Evan R, dan Munatar Kause. “Hospitalitas Sebagai Hidup Menggereja dalam
Bingkai Moderasi Beragama di Indonesia.” Danum Pambelum: Jurnal Teologi Dan
Musik Gereja 2, no. 2 (2022): 232-240. http://dx.doi.org/10.54170/dp.v2i2.146.

Siahaya, Johannis, Nunuk Rinukti, Ho Lucky Setiawan, Charista Jasmine Siahaya, dan Vicky
Samuel Sutiono. “Menstimulasi Sikap Kerukunan dalam Jemaat: Sebuah Model
Moderasi Beragama menurut Roma 14:1-4.” Kurios 7, no. 2 (2021): 345-351.

Siswanto, Daniel, Janes Sinaga, Micle Edwin Tumundo, dan Juita Lusiana Sinambela.
“Makna Sesamaku Manusia Berdasarkan Lukas 10: 25-37.” LOGON ZOES: Jurnal
Teologi, Sosial dan Budaya 5, no. 2 (2022): 71-81.

Stevanus, Kalis. “Memaknai Kisah Orang Samaria yang Murah Hati menurut Lukas 10:25-
37 Sebagai upaya Pencegahan Konflik.” BIA”: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen
Kontekstual 3, no. 1 (2020): 1-13.

Suprabowo, Gunawan Yuli Agung. “Memaknai Hospitalitas di Era New Normal: Sebuah
Tinjauan Teologis Lukas 10: 25-37.” HARVESTER: Jurnal Teologi dan Kepemimpinan
Kristen 5,no. 1 (2020): 43-58.

Sutanto, Hasan. Perjanjian Baru Interlinear Yunani-Indonesia dan Konkordansi Perjanjian
Baru (PBIK) Jilid 1I. Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia, 2014.

Tembang, Setblon. “Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat
Multikultural berdasarkan Hospitalitas Kristen dalam Yohanes 4:1-30.” Melo: Jurnal
Studi Agama-agama 3, no. 2 (2023): 107-127.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 71



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025)

Tembang, Setblon, dan Rinaldus Tanduklangi. “Memaknai Hospitalitas Kristen
berdasarkan Roma 12: 17-21 dalam Mewujudkan Moderasi Beragama di Indonesia.”
Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi 4, no. 2 (2024): 160-177.

Wahyuni, Ida Windi. “Hubungan Kematangan Beragama dengan Konsep Diri.” Al-Hikmah:
Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan 8, no. 1 (2011): 1-8.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 72



