
 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 54 

 

 

URGENSI KEMATANGAN BERAGAMA BERDASARKAN LUKAS 10: 25-37 
DALAM MEMBANGUN SIKAP MODERAT DI TENGAH MASYARAKAT 
MULTIRELIGIUS: Tinjauan Psikologi Agama 

      
Setblon Tembang1, Alfrida Lembang2, Deis Tembang3 
Institut Agama Kristen Negeri Toraja1,2,3 
1setblontembang@iakn-toraja.ac.id  
 

Abstract : This study began with the author's concern about the increasing inter-religious 
conflict triggered by the growth of fundamentalist, radical, fanatical, and extreme behavior 
in practicing religion. Therefore, a moderate perspective, attitude, and religious practice 
are needed. To realize religious moderation, religious maturity is needed. This study uses a 
qualitative descriptive-interpretive approach based on literature studies and exegetical 
analysis of the Bible text. This study aims to describe the urgency of religious maturity as a 
logical consequence of the optimal function of religiosity in building a moderate attitude 
toward religion in the midst of a multireligious society through modeling religious maturity 
in Luke 10:25-37. The results of this study are that in Luke 10:25-37 there are two types of 
religion, namely the type of sick soul that is seen in the attitudes of the Imam and Levi and 
the type of healthy-minded religion that is seen in the Samaritan. The parable of the good 
Samaritan teaches that fellow human beings are not limited to those of the same religion 
or denomination, but include all people regardless of their identity. In the context of a 
multireligious society, the church needs to be a shared home that provides diaconal services 
for everyone, regardless of religion or denomination. 
 
Keywords: Luke 10:25-37, psychology of religion, religious maturity, religious moderation 
 
Abstrak: Penelitian ini berangkat dari keresahan penulis terhadap meningkatnya 
konflik antarumat beragama yang dipicu oleh tumbuhnya perilaku fundamentalis, 
radikal, fanatik, dan ekstrem dalam menjalankan agama. Oleh karena itu, diperlukan cara 
pandang, sikap, dan praktek beragama yang moderat. Untuk mewujudkan moderasi 
beragama, diperlukan kematangan dalam beragama. Penelitian ini menggunakan 
pendekatan kualitatif deskriptif-interpretatif yang didasarkan pada studi literatur dan 
analisis eksegetis terhadap teks Alkitab. Penelitian ini bertujuan untuk menguraikan 
urgensi kematangan beragama sebagai konsekuensi logis dari optimalnya fungsi 
religiositas dalam membangun sikap moderat dalam beragama di tengah masyarakat 
multireligius melalui permodelan pada kematangan beragama dalam Lukas 10:25-37. 
Adapun hasil penelitian ini yaitu dalam Lukas 10:25-37 terdapat dua tipe keagamaan 
yaitu tipe the sick soul  yang tampak pada sikap Imam dan Lewi dan tipe keagamaan the 
healthy minded yang tampak pada orang Samaria. Perumpamaan tentang orang Samaria 
yang baik hati mengajarkan bahwa sesama manusia bukan terbatas pada yang seagama 
atau se-denominasi, melainkan mencakup semua orang tanpa memandang identitas. 
Dalam konteks masyarakat multireligius, gereja perlu menjadi rumah bersama yang 
memberikan pelayanan diakonia bagi semua orang, yang satu agama atau denominasi. 
 
Kata Kunci: kematangan beragama, lukas 10:25-37, moderasi beragama, psikologi 
agama 

 

Article History: Received: 23-05-2025  Revised:  30-06-2025 Accepted:  30-06-2025 

MELO: Jurnal Studi Agama-Agama 
ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) 
Volume 5, No 1, Juni 2025; (54-72) Available at: https://melo.iakn-toraja.ac.id 

 

mailto:1setblontembang@iakn-toraja.ac.id


Urgensi Kematangan Beragama Berdasarkan Lukas 10: 25-37 

 
 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 55 

1. Pendahuluan  

Perjalanan sejarah bangsa Indonesia baik pada zaman kerajaan, zaman 

penjajahan, hingga terbentuknya negara kesatuan yang memiliki kedaulatan penuh telah 

diwarnai oleh adanya kemajemukan budaya, etnis, suku, ras dan agama. Kemajemukan 

ini menjadi anugerah dan kehendak Tuhan yang dioptimalkan untuk mencapai tujuan 

bersama.1 Kemajemukan merupakan kekuatan utama yang menopang ketahanan dan 

keberlangsungan Indonesia serta menjadi bagian yang tidak terpisahkan dari kehidupan 

bangsa. Namun disisi yang lain, perbedaan tidak jarang menyulut terjadinya konflik 

karena adanya politik identitas.  

Dalam konteks kehidupan beragama, perbedaan seringkali menjadi pemicu 

terjadinya konflik antar umat beragama. Agama kadang kala menjadi salah satu 

instrumen munculnya sentimen dari level rendah sampai yang mengarah pada kekerasan, 

baik secara verbal maupun fisik.2 Suryan A. Jamrah sebagaimana dikutip oleh Johannis 

Siahaya, et.al mengatakan bahwa agama memiliki kekuatan yang dapat memorak-

porandakan persatuan dan kesatuan, hingga dapat memutus tali persaudaraan.3 Hal ini 

karena dalam konteks multireligius bangsa Indonesia, diperhadapkan pada tiga 

tantangan besar yaitu munculnya sikap dan perilaku keagamaan yang ekstrem, 

menguatnya klaim kebenaran subyektif, dan tumbuhnya semangat beragama yang tidak 

sejalan dengan rasa cinta terhadap Negara Kesatuan Republik Indonesia. 

Dalam konteks Indonesia, ada berbagai contoh konflik antar umat beragama 

misalnya pembubaran ibadah umat Kristen Mawar Saron di Binjai pada 19 Mei 2023, 

kemudian pada 30 Mei 2023 terjadi pembubaran ibadah umat Kristen di Pekanbaru, serta 

insiden pembakaran langgar milik umat Muhammadiyah di Bireuen, yang terjadi pada 

tanggal yang sama.4 Selain itu, berdasarkan data dari Setara Institute for Democracy and 

Peace, pada tahun 2023 pelanggaran kebebasan beragama di Indonesia sebanyak 217 

peristiwa dengan 329 tindakan, 114 tindakan dilakukan oleh aktor negara, sedangkan 

215 tindakan berasal dari aktor non-negara.5 Hal ini menunjukkan bahwa simpul-simpul 

sosial yang menopang ekosistem toleransi belum sepenuhnya mendukung upaya 

penghormatan terhadap kebebasan beragama. 

 
1 Lukman Hakim Saifuddin, Moderasi Beragama: Tanggapan atas Masalah, Kesalahpahaman, 

Tuduhan, dan Tantangan yang Dihadapinya (Jakarta: Yayasan Saifuddin Zuhri, 2023), 15. 
2 Harls Evan R Siahaan dan Munatar Kause, “Hospitalitas sebagai Hidup Menggereja dalam Bingkai 

Moderasi Beragama di Indonesia,” Danum Pambelum: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 2, no. 2 (2022): 233, 
http://dx.doi.org/10.54170/dp.v2i2.146. 

3 Johannis Siahaya et al., “Menstimulasi Sikap Kerukunan dalam Jemaat: Sebuah Model Moderasi 
Beragama menurut Roma 14:1-4,” Kurios 7, no. 2 (2021): 346. 

4 Setblon Tembang dan Rinaldus Tanduklangi, “Memaknai Hospitalitas Kristen berdasarkan Roma 
12: 17-21 dalam Mewujudkan Moderasi Beragama di Indonesia,” Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi 4, 
no. 2 (2024): 162. 

5 SETARA Institute for Democracy and Peace, “Kondisi Kebebasan Beragama Berkeyakinan (KBB) 
2023; dari Stagnasi Menuju Stagnasi Baru,” SETARA Institute for Democracy and Peace (2024): 2, 
https://setara-institute.org/wp-content/uploads/2024/06/Rilis-Data-Kondisi-KBB-2023_Setara-
Institute_Ind.pdf. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 56 

Konflik antar umat beragama lebih banyak dilandaskan oleh pemahaman agama 

yang cenderung radikal dan fanatik. Moderasi beragama adalah penawar dalam 

mengatasi problematika konflik antar umat beragama. Moderasi beragama yang diusung 

oleh Kementerian Agama bukan merupakan intervensi negara terhadap praktik 

keagamaan, melainkan tanggung jawab negara untuk menjaga stabilitas sosial dan 

keharmonisan antar umat beragama. Moderasi beragama dimaksudkan untuk mencegah 

cara pandang, sikap dan praktik beragama yang berujung pada kebencian, kekerasan, dan 

terorisme.6 Moderasi beragama sebagai perekat antara semangat beragama dengan 

komitmen terhadap nilai-nilai kebangsaan. Dalam hal ini, moderasi beragama berperan 

sebagai upaya untuk mewujudkan ajaran agama dan menciptakan kesejahteraan 

bersama, berdasarkan prinsip keadilan dan keseimbangan, dengan harapan masyarakat 

dapat hidup damai, harmonis, toleran, dan berdampingan tanpa mempersoalkan 

perbedaan. 

Salah satu hal penting dalam mewujudkan moderasi beragama sangat dibutuhkan 

religiositas dan kematangan beragama. Ciri kematangan beragama yang moderat sebagai 

konsekuensi logis dari optimalnya fungsi religiositas yaitu dimensi ritualistic sehingga 

melahirkan dimensi ethics. Selain itu, sikap yang moderat ini juga menjadi konsekuensi 

logis akibat optimalnya fungsi dimensi religiositas yang berupa dimensi knowledge 

sehingga tidak mudah menyalahkan golongan diluar pemahamannya.7 Kematangan 

beragama tidak hanya melandasi perilaku yang tampak saja tetapi juga termasuk pada 

respons terhadap nilai-nilai abstrak misalnya perdamaian, persatuan, dan kebahagiaan. 

Oleh karena itu, seseorang yang memiliki kematangan beragama akan mewarnai 

keseluruhan kehidupannya termasuk dalam berpolitik, berekonomi, berkeluarga, dan 

bermasyarakat.  

Ada beberapa tulisan yang membahas tentang moderasi beragama ditinjau dari 

perspektif teks Perjanjian Baru. Rinto Hasiholan Hutapea melakukan penelitian dengan 

menggunakan metode studi empiris untuk mengkaji dan menganalisis penerapan nilai 

pendidikan Kristiani “terimalah satu akan yang lain” dalam Roma 15:7 dalam konteks 

moderasi beragama.8 Penelitian lain dari Reni Triposa dan Broto Yulianto melakukan 

penelitian tentang konstruksi moderasi beragama melalui pembacaan Matius 23:25–32 

dan menemukan bahwa sikap beragama yang ramah, sesuai dengan ajaran Tuhan, 

mengandung nilai-nilai yang luhur.9 Selain itu, Setblon Tembang melakukan penelitian 

terhadap percakapan Yesus dan Perempuan Samaria dalam Yohanes 4:1-30 yang ditinjau 

 
6 Pribadyo Prakosa, “Moderasi Beragama: Praksis Kerukunan Antar Umat Beragama,” Jurnal Ilmiah 

Religiosity Entity Humanity (JIREH) 4, no. 1 (2022): 46. 
7 Ahmad Saifuddin, Psikologi Agama: Implementasi Psikologi untuk Memahami Prilaku Beragama 

(Jakarta: Prenadamedia Group, 2019), 69. 
8 Rinto Hasiholan Hutapea, “Nilai Pendidikan Kristiani ‘Terimalah Satu Akan yang Lain’ dalam 

Bingkai Moderasi Beragama,” Kurios 8, no. 1 (2022): 58–67. 
9 Broto Yulianto Reni Triposa, “Konstrukti Moderasi Beragama melalui Pembacaan Matius 23:25-

32,” Jurnal Teologi Gracia Deo 4, no. 2 (2022): 329–343. 



Urgensi Kematangan Beragama Berdasarkan Lukas 10: 25-37 

 
 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 57 

dari perspektif hospitalitas Kristen. Setblon Tembang sampai pada kesimpulan bahwa 

melalui dialog Yesus dan perempuan Samaria merefleksikan sikap hospitalitas yang 

moderat dalam beragama, yang menafikan fanatisme beragama, hidup dalam perbedaan 

dan persahabatan.10 Pembahasan mengenai moderasi beragama yang dilakukan oleh 

Rinto Hasiohan Hutapea, Reni Triposa dan Broto Yulianto dan Setblon Tembang telah 

memberikan perspektif dari sudut pandang Perjanjian Baru dalam membangun moderasi 

beragama di tengah masyarakat Indonesia. 

Sementara itu, kajian lain terhadap teks yang sama, yaitu Lukas 10:25–37, telah 

banyak dilakukan dengan beragam perspektif. Kalis Stevanus dalam penelitiannya 

memberikan sebuah wawasan mengenai siapakah sesama manusia dalam perspektif 

Yesus dalam membangun hubungan sosial yang harmonis dan konstruktif tanpa 

membedakan seorang akan yang lain.11 Penelitian lain yang membahas tentang Lukas 

10:25-37 dibahas oleh Daniel Siswanto, et.al., yang berusaha memberikan pemahaman 

yang benar dan mendalam sesuai dengan standar kebenaran Alkitab tentang siapakah 

sesamaku manusia.12 Temuan-temuan penelitian di atas memaparkan perspektif 

pengajaran Yesus tentang sesama manusia yang tidak hanya dibatasi pada peraturan, 

kepercayaan, atau upacara keagamaan, melainkan pada aspek kasih dan persahabatan 

tanpa membuat pembedaan.  

Namun demikian, dalam pengamatan penulis belum ada yang membahas Lukas 

10: 25-37 dengan menggunakan pendekatan psikologi agama berupa urgensi 

kematangan beragama dalam membangun sikap moderat di tengah masyarakat 

multireligius. Dalam Lukas 10:25–37, Yesus menyampaikan perumpamaan tentang orang 

Samaria yang murah hati, yang mencerminkan kematangan dalam beragama dan 

berdampak pada lahirnya sikap moderat di tengah dalam masyarakat multireligius. 

Pendekatan psikologi agama dalam membangun moderasi beragama menjadi sesuatu 

yang menarik untuk diteliti karena berkaitan langsung dengan kehidupan sosial. Oleh 

karena itu, melalui kajian ini dapat menjadi novelty berupa urgensi kematangan beragama 

dalam Lukas 10:25-37 dalam membangun sikap moderat dalam beragama khususnya 

dalam masyarakat multireligius Indonesia. Penelitian ini bertujuan untuk menguraikan 

urgensi kematangan beragama sebagai konsekuensi logis dari optimalnya fungsi 

religiositas dalam membangun sikap moderat dalam beragama di tengah masyarakat 

multireligius melalui permodelan pada kematangan beragama dalam Lukas 10:25-37.  

 

 
10 Setblon Tembang, “Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Multikultural 

Berdasarkan Hospitalitas Kristen dalam Yohanes 4:1-30,” Melo: Jurnal Studi Agama-agama 3, no. 2 (2023): 
108. 

11 Kalis Stevanus, “Memaknai Kisah Orang Samaria yang Murah Hati menurut Lukas 10:25-37 
sebagai Upaya Pencegahan Konflik,” BIA’: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen Kontekstual 3, no. 1 (2020): 
1–13. 

12 Daniel Siswanto et al., “Makna Sesamaku Manusia Berdasarkan Lukas 10: 25-37,” LOGON ZOES: 
Jurnal Teologi, Sosial dan Budaya 5, no. 2 (2022): 71–81. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 58 

2. Metode Penelitian  

Penelitian ini dilaksanakan dengan pendekatan kualitatif dengan metode 

deskriptif-interpretatif13 terhadap teks Alkitab terutama Lukas 10: 25-37 sebagai bentuk 

kematangan beragama dalam membangun sikap moderat di tengah masyarakat 

multireligius. Penelitian ini dilakukan dengan menganalisis berbagai literatur yang 

relevan, termasuk buku, artikel, dan jurnal yang mendukung topik kajian. Dalam 

penelitian ini, penulis menganalisis berbagai teori tentang kematangan beragama, 

moderasi beragama dan hidup bersama dalam masyarakat multireligius. Penelitian ini 

memanfaatkan teori kematangan beragama yang membingkai kehidupan moderat untuk 

merekonstruksi laku hidup bersama di tengah masyarakat multireligius berdasarkan 

Lukas 10:25-37. 

 

3. Hasil dan Pembahasan 

Kematangan Beragama: Konsekuensi Logis dari Optimalnya Religiositas 

Salah satu tema sentral dalam psikologi agama adalah religiositas dan kematangan 

beragama. Dalam pendekatan psikologi agama, religiositas merupakan konstruk 

psikologi dan agama yang tidak terpisahkan. Annisa Fitriani mengatakan, “Religiositas 

merupakan konsep yang bersifat komprehensif mencakup pengetahuan keagamaan, 

moralitas, praktik keagamaan, serta sikap sosial yang berlandaskan agama. Hal ini 

menjadikan seseorang benar-benar menjalani kehidupan beragama (being religious), 

bukan sekadar menyatakan diri sebagai penganut suatu agama (having religion).”14 

Sementara Nurcholish Madjid menyatakan, “Religiositas adalah perilaku yang secara 

keseluruhan dibentuk oleh keyakinan terhadap kegaiban yang melampaui pengalaman 

empiris. Seseorang melakukan sesuatu yang empiris sebagaimana layaknya, namun 

meletakkan nilai empiris tersebut di bawah prinsip-prinsip yang bersifat supra-

empiris.”15 Oleh karena itu, religiositas merupakan  pengalaman spiritual yang mendalam 

saat seseorang merasakan kehadiran Tuhan yang terwujud dalam tindakan nyata, yakni 

melalui upaya aktif untuk menata kehidupannya selaras dengan kehendak Tuhan. 

Dalam psikologi agama, religiositas berhubungan dengan tingkah laku keagamaan 

yang muncul karena adanya kesadaran akan Tuhan. Kesadaran terhadap keberadaan 

Tuhan tercermin melalui tindakan nyata, seperti berperilaku baik, memiliki akhlak mulia, 

dan menjalankan ibadah. Tindakan ini merupakan implikasi logis dari kesadaran dan 

keyakinan akan eksistensi Tuhan. Kesadaran tersebut kemudian melahirkan kepercayaan 

kepada Tuhan beserta sifat-sifat-Nya. Apabila seseorang percaya kepada Tuhan dan sifat-

sifat-Nya, maka akan timbul ketergantungan pada Tuhan yang kemudian ditindaklanjuti 

 
13 Robert Elliott and Ladislav Timulak, Essentials of Descriptive-Interpretive Qualitative Research: A 

Generic Approach. (American Psychological Association, 2021), 3. 
14 Annisa Fitriani, “Peran Religiusitas dalam Meningkatkan Psychological Well Being,” Al-Adyan: 

Jurnal Studi Lintas Agama 11, no. 1 (2017): 57–80. 
15 Nurcholish Madjid, Islam, Kemodernan dan Keindonesiaan (Bandung: Mizan, 2008), 132–134. 



Urgensi Kematangan Beragama Berdasarkan Lukas 10: 25-37 

 
 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 59 

dengan sikap patuh dan taat pada ajaran dan perintah Tuhan.  Kepercayaan kepada Tuhan 

Tuhan yang disertai dengan sikap pasrah kepada-Nya mendorong seseorang untuk 

menyampaikan harapan dan permohonan kepada Tuhan. Demi terkabulnya harapan atau 

keinginannya, seseorang akan berupaya untuk menaati dan menjalankan segala perintah 

Tuhan. Oleh karena itu, religiositas merupakan kepercayaan terhadap adanya Tuhan yang 

berimplikasi pada perilaku dalam rangka menyelaraskan hidup dengan Tuhan yang 

diwujudkan dalam pengetahuan agama, moralitas, dan sikap sosial keagamaan.  

Menurut Verbit dalam Ahmad Saifuddin terdapat enam dimensi religiositas yaitu 

dimensi doktrinal, dimensi knowledge, dimensi ritual, dimensi emotion, dimensi ethics, 

dan dimensi community.16 Sedangkan menurut Glock dan Stark, sebagaimana dikutip oleh 

Jalaluddin, terdapat lima dimensi religiositas yaitu dimensi ideologis, dimensi ritualistik, 

dimensi eksperiensial, dimensi intelektual, dan dimensi pengalaman.17 Dimensi ini 

merujuk pada pengenalan terhadap dampak-dampak yang ditimbulkan oleh keyakinan, 

praktik keagamaan, pengalaman spiritual, serta pengetahuan religius seseorang dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Dalam kondisi ideal, dimensi religiositas merupakan sesuatu yang saling 

berkaitan. Di sisi lain, dimensi religiositas terkadang tidak berjalan beriringan misalnya 

seorang yang mempercayai adanya Tuhan (dimensi doktrinal), belum tentu 

menyebabkan seseorang konsisten melakukan ritual peribadatan (dimensi ritualistic). 

Demikian pula, seorang yang menjalankan ritual peribadatan (dimensi ritualistic) belum 

tentu menghasilkan perilaku yang baik (dimensi ethics). Hal ini terjadi bergantung pada 

tingkat penghayatan terhadap adanya Tuhan di awal dan tingkat penghayatan dalam 

menjalankan dimensi selanjutnya. Oleh karena itu, banyak ditemukan orang yang 

beragama tetapi melakukan perilaku tercela.  Hal ini bukan berarti kegagalan agama 

dalam memberikan pengaruh, tetapi sebagai indikasi belum terinternalisasinya ajaran 

dan nilai-nilai keagamaan secara mendalam, sehingga belum terejawantahkan dalam 

perilaku nyata. 

Salah satu hal penting dalam perkembangan keagamaan seseorang adalah 

kematangan beragama. Ida Windi Wahyuni mendefinisikan kematangan beragama 

sebagai kedewasaan dalam keimanan.18 Sedangkan Walter Houston Clark sebagaimana 

dikutip oleh Ahmad Fikri Sabiq mendefinisikan kematangan beragama sebagai 

“pengalaman hidup bersama dengan Tuhan yang dibuktikan dalam tindakan setiap hari.19 

Oleh karena itu, kematangan beragama tercermin ketika seseorang memiliki kemampuan 

 
16 Saifuddin, Psikologi Agama: Implementasi Psikologi untuk Memahami Prilaku Beragama, 58. 
17 Jalaluddin, Psikolog Agama: Memahami Prilaku dengan Mengaplikasikan Prinsip- prinsip Psikologi 

(Depok: Rajagrafindo Persada, 2021), 24. 
18 Ida Windi Wahyuni, “Hubungan Kematangan Beragama dengan Konsep Diri,” Al-Hikmah: Jurnal 

Agama dan Ilmu Pengetahuan 8, no. 1 (2011): 3. 
19 Ahmad Fikri Sabiq, “Analisis Kematangan Beragama dan Kepribadian serta Korelasi dan 

Kontribusinya terhadap Sikap Toleransi,” IJIP: Indonesian Journal of Islamic Psychology 2, no. 1 (2020): 23–
49. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 60 

untuk mengidentifikasi dan memahami ajaran agama yang kemudian terintegrasi dalam 

perilaku setiap hari. 

Karakteristik kematangan beragama menurut Gordon Allport yaitu “Pertama, 

memiliki kemampuan untuk melakukan diferensiasi. Kedua, memiliki kehidupan 

beragama yang dinamis. Ketiga, memiliki karakteristik komprehensif. Keempat, memiliki 

konsistensi.  Kelima, pandangan hidup integral. Keenam, memiliki semangat dalam 

melayani Tuhan.”20 Selain itu, William James salah satu tokoh dari psikologi agama 

memberikan empat ciri kematangan beragama yaitu, “Pertama, adanya kepekaan 

terhadap keberadaan Tuhan. Kedua, terciptanya hubungan yang berkelanjutan dengan 

Tuhan yang disertai sikap penyerahan diri. Ketiga, penyerahan diri tersebut 

menghasilkan perasaan bahagia dan kebebasan batin yang membahagikan. Keempat, 

kematangan beragama dapat terwujud tindakan cinta dan harmoni.”21 Hal yang berbeda 

disampaikan oleh Clark sebagaimana dikutip oleh Anwar Hafidzi tentang ciri-ciri 

kematangan beragama yaitu “bersikap kreatif dan kritis dalam menjalani kehidupan 

beragama secara sosial, serta kecenderungan menuju sikap yang inklusif dan harmonis, 

mampu mengidentifikasi kesamaan di tengah perbedaan dengan menjadikan relasi 

vertikal dengan Tuhan sebagai landasan utama, dan mampu memahami perbedaan dalam 

keyakinan teologis secara arif dan mengaktualisasikan potensi fitrahnya dalam 

kehidupan sehari-hari.”22 Oleh karena itu, kematangan beragama ditandai dengan 

kemampuan bersyukur dan mencintai Tuhan secara mendalam, dorongan internal untuk 

mendalami ajaran agama, pelaksanaan ibadah tidak hanya terbatas pada ritual wajib 

tetapi juga ritual komplementer, penguasaan pengetahuan keagamaan yang luas, sikap 

moderat, serta kemampuan berpikir positif bahkan dalam situasi sulit. 

William James, tokoh psikologi agama membagi tipe keberagamaan menjadi dua 

yaitu the healthy-minded (jiwa yang sehat) dan the sick soul (jiwa yang terluka atau 

gelisah).23 Secara emosional, orang yang memiliki keberagaman healthy-mind senantiasa 

gembira dan bahagia. Dalam relasi dengan orang lain, orang yang beragama healthy-mind 

lebih cenderung terbuka, menerima pemikiran, pandangan dan menghargai 

keberagamaan orang lain. Sebaliknya orang yang the sick soul secara emosional lebih 

didominasi oleh rasa sedih dan penuh dosa. Secara teologis, orang ini lebih tertutup 

sehingga melihat pandangan kelompok dan dirinya sebagai pandangan yang paling benar 

dan tidak ada sedikitpun kebenaran pada kelompok lain. Kedua pandangan ini 

merupakan predisposisi kepribadian seseorang untuk melihat dunia. 

 
20 Roni Ismail, “Konsep Toleransi dalam Psikologi Agama (Tinjauan Kematangan Beragama),” 

Religi: Jurnal Studi Agama-Agama 8, no. 1 (2012): 4. 
21 Ibid., 5. 
22 Anwar Hafidzi, “Konsep Toleransi dan Kematangan Agama dalam Konflik Beragama di 

Masyarakat Indonesia,” Potret Pemikiran 23, no. 2 (2019): 56. 
23 William James, “The Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature (Book Review),” 

The Monist 13 (1903): 147. 



Urgensi Kematangan Beragama Berdasarkan Lukas 10: 25-37 

 
 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 61 

Kematangan beragama seseorang bisa berada di tingkat tinggi dan juga bisa 

berada di tingkat rendah. Hal ini terjadi disebabkan oleh berbagai faktor. Menurut Ahmad 

Saifuddin, faktor-faktor yang memengaruhi tingkat kematangan beragama yaitu 

“pengaruh pendidikan atau pengajaran, tekanan sosial, pengalaman spiritual dan 

keagamaan yang menyenangkan, kebutuhan hidup seperti rasa aman, kenyamanan, 

ketakutan akan kematian, serta kemampuan intelektual dalam menalar pengetahuan 

keagamaan.”24 Dengan demikian, kematangan beragama seseorang sangat dipengaruhi 

oleh faktor internal, seperti kapasitas ingatan atau daya tangkap terhadap nilai-nilai 

keagamaan, kemampuan dalam memaknai ajaran agama, serta stabilitas dan kematangan 

emosi. Sementara itu, faktor eksternal yang turut membentuk kematangan beragama 

meliputi peran keluarga dan lingkungan sosial dalam mentransmisikan serta 

menginternalisasikan nilai-nilai dan ajaran keagamaan. 

Kematangan beragama memberikan dampak terhadap kesehatan mental 

seseorang. Salah satu dampaknya yaitu kemampuan menjalani kehidupan beragama 

dengan kesadaran penuh, melaksanakan ibadah bukan karena faktor harta maupun 

pengaruh eksternal lainnya. Dampak lainnya adalah memiliki ketenangan jiwa karena 

tidak mudah terkejut dan goyah dengan pandangan kelompok lain, ketenangan jiwa juga 

diperoleh karena dampak penghayatan ritual ibadah dan tidak mudah menyalahkan. 

Selain itu seorang yang matang dalam beragama akan memiliki totalitas dalam 

menghadapi dan menjalani kehidupan dan memiliki tutur kata yang lembut sebagai 

konsekuensi dari kejiwaan yang tenang sehingga berpeluang kecil untuk berbuat dosa.  

 

Moderasi Beragama: Sebuah Praksis Kerukunan Antar Umat Beragama 

Berbicara tentang agama bagaikan berbicara tentang suatu paradoks. Agama 

secara ideal  merupakan tempat untuk menemukan cinta, perdamaian dan jalan 

keselamatan. Tetapi dalam realitasnya, agama justru menjadi sumber konflik, kekacauan, 

kehancuran dan kemalangan manusia. Albertus M. Patty mengutip pernyataan 

Sindhunata “Karena agama, orang bisa saling mencintai, tetapi atas nama agama pula 

orang bisa saling membunuh dan menghancurkan.”25 Manusialah yang membuat agama 

menjadi paradoks karena dalam beragama manusia kadang kala menyamakan term 

agama dan beragama.  

Agama dan beragama merupakan dua term yang berbeda. Agama merujuk pada 

seperangkat ajaran yang bersumber dari Tuhan, sedangkan beragama merupakan proses 

memahami dan mengimplementasikan ajaran tersebut dalam kehidupan. Meskipun 

berbeda makna, tetapi kedua hal ini saling bertautan. Munculnya konflik antar umat 

beragama lahir ketika beragama dipandang secara mutlak sebagai agama, apalagi jika 

 
24 Saifuddin, Psikologi Agama: Implementasi Psikologi untuk Memahami Prilaku Beragama, 59–60. 
25 Albertus M. Patty, Moderasi Beragama: Suatu Kebijakan Moral-Etis (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

2021), 1. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 62 

ditambah dengan pemaksaan klaim kebenaran yang berujung pada kekerasan. Padahal 

agama ada agar umat beragama dapat beragama sesuai dengan esensi ajaran agamanya. 

Penyelesaian problematika kehidupan umat beragama dapat dilakukan dengan tidak 

mengesampingkan nilai kemanusiaan. Selain itu, umat beragama perlu untuk matang 

dalam keagamaan, karena seorang yang matang secara keagamaan akan mewujudkannya 

dalam perilaku sehari-hari. Dalam hal ini, dibutuhkan moderasi beragama sebagai 

penawar bagi problematika kehidupan antar umat beragama.  

Moderasi dipahami sebagai sikap mengambil posisi tengah atau memilih yang 

paling baik. Dalam penerapannya, moderasi beragama berakar pada prinsip adil dan 

berimbang. Adil artinya menempatkan segala sesuatu secara tepat sesuai dengan 

porsinya, serta melaksanakannya dengan baik dan tepat waktu sedangkan berimbang 

artinya berada di tengah antara dua kutub ekstrem dalam praktik keberagamaan. 26 Selain 

prinsip adil dan berimbang, moderasi beragama juga dilandaskan pada taat konstitusi. 

Dalam hal ini, tidak dapat dibenarkan adanya cara pandang, sikap, atau praktik 

keagamaan yang mengatasnamakan ajaran agama namun justru melanggar ideologi 

negara dan konstitusi UUD 1945 sebagai kesepakatan bersama dalam kehidupan 

berbangsa dan bernegara. Oleh karena itu, moderasi beragama merupakan sebuah proses 

memahami dan mengamalkan ajaran agama secara adil dan berimbang dan taat pada 

konstitusi guna terhindar dari cara pandang, sikap dan praktik beragama yang berlebih-

lebihan dan melampaui batas, sehingga tidak menjadi ekstrem. 

Moderasi beragama sama sekali bukan moderasi agama. Hal ini karena pada 

dasarnya agama sudah mengajarkan prinsip-prinsip moderasi. Agama tidak perlu 

dimoderasi, tetapi beragama itulah yang dimoderasi. Samuel Benyamin Hakh menuliskan, 

“Membangun kehidupan secara moderat dapat dilakukan dengan hidup memahami dan 

melaksanakan ajaran agama secara seimbang, waras, menghindari kekerasan, dan tidak 

ekstrem.”27 Seorang moderat pasti dapat memilah mana pokok ajaran yang harus dibela 

dan mana yang harus toleran. Oleh karena itu, moderasi beragama juga dapat dipahami 

sebagai pengalaman terhadap keyakinan sendiri tetapi di sisi yang lain bersedia hidup 

berdampingan dengan orang yang berbeda keyakinan. 

Moderasi beragama merupakan fondasi kesatuan bangsa Indonesia. Meskipun 

Indonesia bukanlah negara yang berdasarkan agama, kehidupan keagamaan memiliki 

peran yang signifikan dalam masyarakat, dan kebebasan beragama dijamin secara 

konstitusional. Dalam hal ini, dibutuhkan kesadaran dan sikap sosial umat beragama di 

Indonesia dalam menjalankan ajaran agamanya dengan mempertimbangkan kewajiban 

dan kecintaan terhadap bangsa Indonesia. Edi Junaedi menuliskan, “Moderasi beragama 

bukan hanya sekedar tindakan tetapi juga merupakan karakter berbangsa dan bernegara 

 
26 Marianus Patora, “Berteologi Secara Moderat dalam Konteks Kebhinekaan,” Kurios 8, no. 1 

(2022): 129. 
27 Samuel Benyamin Hakh, “Analisis Konstruktif Bibliologis Perjanjian Baru tentang Moderasi 

Beragama,” Kurios(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen) 8, no. 2 (2022): 298. 



Urgensi Kematangan Beragama Berdasarkan Lukas 10: 25-37 

 
 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 63 

dalam satu pola kehidupan berbangsa dan bernegara.”28 Oleh karena itu, moderasi 

beragama bukan sekadar slogan, tetapi sebuah spirit beragama dalam menjaga keutuhan 

dan persatuan Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) berdasarkan prinsip adil, 

berimbang dan taat pada konstitusi. 

 

Analisis Lukas 10:25-37 

Perumpamaan orang Samaria yang baik hati adalah salah satu perikop yang hanya 

ditemukan di Injil Lukas diantara Injil Sinoptik. Perumpamaan orang Samaria yang baik 

hati dalam Lukas 10:25-37 merupakan jawaban atas pertanyaan seorang ahli taurat. 

Yesus menjawab pertanyaan seorang ahli Taurat tentang “Siapakah sesamaku manusia?” 

(Ayat 29). Hal ini dilatarbelakangi dari pertanyaan ahli Taurat dalam ayat 25 yang 

mempersoalkan apa yang harus dibuat untuk memperoleh hidup kekal. Pertanyaan ahli 

Taurat ini dimaksudkan untuk mencobai Yesus. Yesus tidak langsung memberikan 

jawaban, tetapi mengajukan pertanyaan, “Apa yang engkau baca di sana?” (Ayat 26).  

 Dalam ayat 27, ahli taurat menjawab sesuai dengan perintah utama dalam hukum 

Taurat dalam Ulangan 6:5 dan Imamat 19:18 yaitu mengasihi Allah dan mengasihi sesama 

manusia seperti diri sendiri. Hukum kasih yang disampaikan oleh ahli Taurat merupakan 

rangkuman dari sepuluh hukum yakni hukum pertama sampai empat merupakan kasih 

kepada Allah dan hukum keenam sampai hukum kesepuluh sebagai kasih kepada sesama 

manusia. Yesus sebenarnya tidak mempersoalkan jawaban ahli Taurat dalam ayat 27, 

tetapi bagi ahli Taurat hal ini adalah hal yang sulit dilakukan. Oleh karena itu, dalam ayat 

28 Yesus menggunakan kata, “poiei” (poiei) berasal dari kata “poiew” (poieo) yang artinya 

adalah melakukan, membuat, menciptakan, bertindak, berlaku, berbuat, menunjukkan.”29 

Kata ini merupakan kata kerja dalam bentuk present imperatif yang menegaskan agar ahli 

Taurat segera melakukan hukum Taurat yakni hukum kasih yang telah disampaikan, 

bukan nanti. Yesus memberikan argumentasi bila hal ini dilakukan saat itu oleh ahli 

Taurat maka akan memperoleh hidup. Hal ini sekaligus sebagai kritik bagi ahli Taurat 

yang dalam praktik hidupnya tidak melakukan apa yang diajarkan oleh hukum Taurat. 

Sadar bahwa dirinya telah terjebak oleh kata-katanya sendiri, karena tidak 

menjalankan hukum Taurat, ahli Taurat kemudian mengalihkan perhatian dengan 

mempertanyakan definisi, kriteria, dan kategori. Ahli Taurat memfokuskan 

pertanyaannya dalam ayat 29, tentang siapakah sesamaku manusia? Dalam pandangan 

orang Yahudi, orang yang disebut sebagai sesama manusia adalah sesama bangsa Israel 

saja (Im. 19:18).30 Orang Yahudi sangat fanatik terhadap agama, suku dan budayanya. Bagi 

 
28 Edi Junaedi and others, “Inilah Moderasi Beragama Perspektif Kemenag,” Harmoni 18, no. 2 

(2019): 414. 
29 Hasan Sutanto, Perjanjian Baru Interlinear Yunani-Indonesia dan Konkordansi Perjanjian Baru 

(PBIK) Jilid II (Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia, 2014), n. P-356. 
30 Gunawan Yuli Agung Suprabowo, “Memaknai Hospitalitas di Era New Normal: Sebuah Tinjauan 

Teologis Lukas 10: 25-37,” HARVESTER: Jurnal Teologi dan Kepemimpinan Kristen 5, no. 1 (2020): 48. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 64 

orang Yahudi, sesama manusia berarti orang yang satu agama, satu suku dan satu bangsa. 

Dalam pandangan orang Yahudi sesama manusia adalah sesuatu yang bersifat eksklusif 

sebagai umat Allah, penyembah YHWH. Orang Yahudi mengklaim diri sebagai pusat 

kehidupan. Orang Yahudi secara ketat tidak mengakui orang non Yahudi sebagai 

sesamanya dengan alasan bahwa orang Yahudi adalah umat pilihan Allah.  

Terdapat tiga tokoh penting dalam perumpamaan yang dipakai oleh Yesus yaitu 

Imam, seorang Lewi, dan seorang Samaria. Ayat 31, Yesus menyebutkan bahwa ada 

seorang imam yang turun dari Yerusalem dan melihat orang yang terluka parah itu, tetapi 

hanya melihat dan melewatinya dari seberang jalan. Imam tetap menjaga jarak dan 

meninggalkan korban begitu saja. Padahal Imam adalah seorang yang memiliki tugas 

untuk menjalankan ritual keagamaan di Bait Suci dan tentu memiliki pengetahuan 

keagamaan yang tinggi, yang seharusnya menolong korban tetapi tidak melakukannya. 

Para imam disebut juga sebagai perantara umat kepada Allah. Oleh karena itu, dari kisah 

seorang imam dalam perumpamaan ini, lebih mementingkan ritus agama daripada 

menolong sesama manusia yang mengalami penderitaan.  

Dalam konteks orang Yahudi, seorang imam akan dinyatakan najis selama tujuh 

hari (Bil. 19:11) apabila imam menyentuh seseorang yang terbaring tidak berdaya di jalan 

dan menyentuh orang yang telah mati. Hal ini menyebabkan imam kehilangan 

kesempatan melayani di Bait Allah yang artinya para imam akan sangat dirugikan. 

Menurut Stiller, “Seorang imam yang menjadi najis harus ke Yerusalem, berdiri di gerbang 

Timur bersama dengan kaum najis lainnya untuk mengikuti proses pemurnian.”31 Dalam 

ritual pemurnian ini, tidak hanya membutuhkan waktu tetapi juga biaya untuk membeli 

dan mempersembahkan korban. Oleh karena itu, imam memilih untuk tidak mengambil 

risiko membantu dan malah melewati orang tersebut. 

 Ayat 32, dikisahkan bahwa ada seorang Lewi yang melewati jalan itu dan melihat 

orang yang terluka parah itu dari seberang jarang tetapi tidak menolongnya. Orang Lewi 

adalah orang yang bekerja melayani para imam dan menyediakan segala sesuatu yang 

diperlukan dalam pelayanan yang dilakukan oleh para imam. Orang Lewi sebagai bagian 

dari komunitas imam yang mengambil bagian dalam pelayanan di Bait Allah, juga terikat 

dengan aturan ketahiran. Dalam masyarakat Yahudi, para imam dan orang Lewi 

menempati posisi istimewa terkait dengan pelaksanaan ritual ibadat di Bait Allah, yang 

menjadi pusat kehidupan orang Yahudi. Aturan yang sama dengan imam berlaku bagi 

para Lewi, jika bersentuhan dengan tubuh yang mati atau mayat maka mereka akan najis. 

Seorang Lewi lebih mementingkan kepentingan dan keselamatan diri sendiri karena 

aktivitas ritus agama daripada menolong sesama manusia yang menderita. Dalam diri 

imam dan Lewi tampak bahwa ritus agama lebih dipentingkan dari esensi kemanusiaan. 

 
31 Andre Karwayu, “Telaah atas Lukas 10:25-37 dan Revelansinya terhadap Kemanusiaan setelah 

Pandemi Covid-19.,” Sapientia Humana: Jurnal Sosial Humaniora. 2, no. 01 (2022): 43. 



Urgensi Kematangan Beragama Berdasarkan Lukas 10: 25-37 

 
 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 65 

 Masyarakat Yahudi mengenal sistem ketahiran sebagai tatanan sosial. Hal ini 

didasarkan pada perintah untuk hidup kudus, karena Allah adalah kudus (Im. 19:2). 

Sistem ketahiran dalam tatanan sosial Yahudi menunjukkan bahwa ada keterpisahan dari 

segala sesuatu yang najis. Dalam masyarakat Yahudi, batas-batas sosial dipisahkan antara 

yang najis dan yang tahir, dosa dan benar, kaya dan miskin, perempuan dan laki-laki, 

orang Yahudi dan kafir.32 Melalui sistem sosial orang Yahudi yang berdasarkan sistem 

ketahiran, berdampak pada etos ketahiran yang menghasilkan suatu politik ketahiran. 

Hal inilah yang menyebabkan imam dan Lewi lebih menjaga kesucian daripada menolong 

korban. 

Ayat 33-35, orang berikutnya yang lewat adalah seorang Samaria. Dalam catatan 

sejarah, orang Yahudi kurang simpatik dan peduli pada orang Samaria. Dalam perspektif 

masyarakat Yahudi, orang Samaria dipandang sebagai kelompok marginal dan dianggap 

berdosa. Pandangan negatif ini muncul karena orang Samaria merupakan keturunan 

campuran dengan bangsa non-Yahudi, serta menjalankan praktik ibadah yang berbeda 

dari tradisi Yahudi ortodoks. Salah satu perbedaan utama terletak pada lokasi 

peribadatan, di mana orang Samaria beribadah di gunung Gerizim, bukan di Yerusalem. 

Tindakan yang dilakukan oleh orang Samaria sangat berbeda dengan yang 

dilakukan oleh dua tokoh pemimpin agama Yahudi. Lukas melukiskan bahwa ketika orang 

Samaria melihat korban perampokan tersebut, tergeraklah hatinya dengan belas kasih. 

Dalam bahasa Yunani “esplagcniqh” (ésplanchnisthê) yang diartikan sebagai “tergeraklah 

hati oleh belas kasihan”.33 Kata ini memiliki makna yang dalam pada emosi.  Hal inilah 

yang berbeda dari apa yang dilakukan oleh Imam dan orang Lewi yang juga melihat 

korban tetapi tidak memiliki belas kasihan. Orang Samaria merasakan apa yang dirasakan 

oleh korban hingga ke dalam hatinya. Hal inilah yang mendasari hukum kasih, yaitu 

mengasihi dengan segenap jiwa, kekuatan, dan akal budi. Sesungguhnya dalam tradisi 

Samaria, menyentuh mayat dianggap najis dan termasuk dalam sistem ketahiran 

mereka.34 Akan tetapi orang Samaria melampaui sistem ketahiran.  

Yesus menyampaikan bahwa korban perampokan sedang menempuh perjalanan 

dari Yerusalem ke Yerikho kemungkinan berasal dari Yerusalem, pusat komunitas 

Yahudi. Jika korban tersebut adalah orang Yahudi, maka tindakan belas kasih orang 

Samaria menunjukkan bahwa ia melampaui batas permusuhan dan perbedaan komunitas 

demi nilai-nilai kemanusiaan. Jika korban adalah orang Yahudi, juga menjadi sebuah 

tamparan bagi orang Yahudi karena justru yang menolong adalah orang Samaria. 

Karakter orang Samaria yang baik hati menunjukkan bahwa secara etnisitas, ia bukan 

 
32 Suprabowo, “Memaknai Hospitalitas di Era New Normal: Sebuah Tinjauan Teologis Lukas 10: 25-

37,” 49. 
33 Sutanto, Perjanjian Baru Interlinear Yunani-Indonesia dan Konkordansi Perjanjian Baru (PBIK) 

Jilid II, n. S-175. 
34 Suprabowo, “Memaknai Hospitalitas di Era New Normal: Sebuah Tinjauan Teologis Lukas 10: 25-

37,” 50. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 66 

bagian dari Yerusalem dan Yerikho. Orang Samaria tidak memiliki legalitas untuk berada 

di daerah tersebut. Itu artinya, orang Samaria menerobos batas geografis. Orang Samaria 

menunjukkan bagaimana kasih Allah yang nyata dalam tindakan konkret.  

Dalam ayat 34, Lukas melukiskan bahwa pertolongan orang Samaria tidak hanya 

dengan membalut luka, tetapi juga menyirami dengan anggur dan minyak, menaikkan 

korban ke keledainya, membawa ke penginapan dan melakukan perawatan. Orang 

Samaria tidak sekadar mengobati, tetapi memberikan perawatan yang lebih baik kepada 

korban perampokan. Dalam ayat 35, dikisahkan bahwa orang Samaria ini meninggalkan 

dua dinar kepada pemilik penginapan untuk merawat dan akan menggantikan jika lebih 

dari yang dibelanjakan saat orang Samaria ini kembali. Orang Samaria menolong korban 

perampokan karena adanya bela rasa yang nyata dalam tindakan. Dalam hal ini, iman 

orang Samaria ditunjukkan dalam perbuatan. 

Ayat 36, Yesus menyampaikan pertanyaan kepada ahli Taurat siapakah diantara 

ke tiga orang yang dapat disebut sebagai sesama manusia? Perumpamaan ini menjadi titik 

kritis bagi ahli Taurat karena harus menjawab pertanyaan sendiri. Ahli Taurat menjawab 

bahwa yang melakukan belas kasihan. Ironisnya, ahli Taurat menolak menyebut orang 

Samaria secara langsung. Sikap ini dapat dipahami karena orang Yahudi memiliki 

hubungan yang buruk dengan orang Samaria. Dalam ayat 37, Yesus memerintahkan ahli 

Taurat untuk pergi dan melakukan. Lukas menggunakan kata “poreuou” (poreuou) yang 

berarti pergi, berangkat35 diikuti oleh kata “su poiei” (su poiei) yang artinya engkau 

melakukan, membuat, berlaku, berbuat, menunjukkan.36 Dimana kedua kata ini 

merupakan kata kerja present imperative. Oleh karena itu, Yesus meminta ahli Taurat 

segera melakukannya saat itu, bukan nanti sebagaimana dicontohkan oleh orang Samaria.  

 

Hidup Bersama dalam Masyarakat Multireligius 

Perumpamaan orang Samaria yang baik hati adalah sarkasme bagi para ahli 

Taurat. Dalam hal ini, para imam dan Lewi yang disindir oleh Yesus secara tidak langsung 

juga ditujukan kepada ahli Taurat yang bertanya kepada Yesus. Para imam, Lewi dan ahli 

Taurat adalah orang yang yang mengerti tentang hukum Taurat tetapi tidak 

mempraktikkan hukum Taurat dalam perilaku setiap hari. Berdasarkan teori dari William 

James maka dalam perumpamaan Yesus ini, tampak bahwa Imam dan Lewi adalah orang 

yang the sick soul sedangkan orang Samaria ada pada tipe keagamaan the healthy minded. 

Imam dan orang Lewi menunjukkan bahwa status keagamaan dan ketaatan ritualistik 

tidak menjamin munculnya tindakan kebaikan, karena ketaatan tersebut tidak 

diwujudkan dalam kehidupan sosial.37  

 
35 Sutanto, Perjanjian Baru Interlinear Yunani-Indonesia dan Konkordansi Perjanjian Baru (PBIK) 

Jilid II, n. P-393. 
36 Ibid., n. P-356. 
37 Karwayu, “Telaah atas Lukas 10:25-37 dan Revelansinya terhadap Kemanusiaan Setelah 

Pandemi Covid-19.,” 46. 



Urgensi Kematangan Beragama Berdasarkan Lukas 10: 25-37 

 
 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 67 

Orang Yahudi dan Samaria secara sosial-religius dibatasi oleh tembok pemisah. 

Dalam pandangan orang Yahudi, orang Samaria adalah orang yang sudah kawin campur 

dan dianggap sebagai orang berdosa. Secara keagamaan dan peribadatan orang Yahudi 

dan Samaria memiliki perbedaan. Orang Yahudi beribadah di bait Allah di Yerusalem, 

sedangkan orang Samaria di gunung Gerizim (Yoh. 4:20).38  Ellen G White dalam Siswanto 

et al., mengemukakan tujuan perumpamaan ini dalam dua hal yaitu, “Pertama, melalui 

kisah orang Samaria yang murah hati, Kristus menggambarkan hakikat agama yang sejati. 

Kedua, Yesus menegaskan bahwa hakikat agama yang benar tidak terletak pada 

kepatuhan terhadap aturan, dogma, atau ritual keagamaan semata, melainkan 

diwujudkan melalui tindakan kasih yang memberi manfaat bagi sesama, dalam kebaikan 

sejati.”39  Perumpamaan orang Samaria merupakan perumpamaan yang diajarkan oleh 

Yesus yang menggambarkan tentang cinta kasih yang konkret bahkan kepada musuh.  

Perumpamaan ini memberikan sebuah pandangan yang baru tentang mengasihi 

musuh karena musuh juga adalah sesama manusia. Yesus tidak mempersoalkan 

perbedaan latar belakang etnis, budaya, dan agama, yang terpenting adalah manusianya. 

Yesus berusaha memberikan sebuah pandangan yang melampaui konstruksi sosial yang 

dibangun di tengah masyarakat tentang sesama manusia. Yesus sendiri mengajarkan 

dalam Matius 5:43-44 untuk mengasihi musuh. Yudi Hendrilia, Triposa, dan Lumingas 

mengatakan, “Mengasihi sesama yang baik adalah hal yang mudah dilakukan tetapi 

mengasihi yang berbuat jahat adalah hal yang sulit, dan tidak mudah dilakukan.”40 Akan 

tetapi Yesus memberikan perintah untuk mengaplikasikan kasih itu bagi sesama. Dalam 

hal ini kasih sebagai bagian esensial dalam agama seharusnya hadir memanusiakan 

manusia. 

Ketaatan ritualistik sering membuat seseorang gagal dalam 

mengimplementasikan iman dalam kehidupan nyata. Keimanan yang terlalu ekstrem 

cenderung membawa pada pola destruktif dan radikal dalam beragama. Bahkan dalam 

konteks kehidupan beragama, jabatan dalam agama kadang kala membuat gagal dalam 

pemaknaan terhadap arti dari pembebasan kepada sang liyan dari penderitaan. Dalam 

kehidupan bersama, seseorang terbiasa membedakan orang lain berdasarkan pada status 

dalam masyarakat misalnya status sosial, suku, agama, ras, budaya dan lain-lain. Berbagai 

status ini kemudian menjadi pembeda dan pemisah dalam kehidupan. Hal ini menjadi 

dasar dalam membangun diskriminasi. Kehidupan hanya dijalankan sekedar menjadi 

manusia bukan memanusiakan manusia. Padahal diskriminasi dalam bentuk apapun 

 
38 Barnabas Bang dan Agustinus M L Meko, “Spiritualitas Kesetiaan dalam Perkawinan menurut 

Kitab Amsal 5: 15-20 Dan Injil Yohanes 4: 7-15,” Gaudium Vestrum: Jurnal Kateketik Pastoral (2022): 55. 
39 Siswanto et al., “Makna Sesamaku Manusia Berdasarkan Lukas 10: 25-37,” 76. 
40 Yudi Hendrilia, Reni Triposa, dan Gloria Gabriel Lumingas, “Menciptakan Kerukunan Umat 

Beragama dalam Masyarakat Majemuk melalui Pemaknaan Kasih berdasarkan Matius 5:43-44,” 
Pneumatikos: Jurnal Teologi Kependetaan 11, no. 1 (2020): 66, https://e-
journal.stapin.ac.id/index.php/pneumatikos/article/view/34. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 68 

merupakan pencaplokan martabat kemanusiaan dan sekaligus bentuk pengingkaran 

kemanusiaan. 

Seorang moderat tidak hanya tahu dan mempercakapkan tentang kebenaran 

tetapi harus mempraktikkan kebenaran itu dalam kehidupan.  Asmat Purba mengatakan 

makna perumpamaan orang Samaria yang baik hati yaitu, “Paham kebenaran belum tentu 

bersedia melakukan, mulut bicara kebenaran belum tentu melakukan kebenaran, rajin 

melayani bukan berarti sudah taat Firman, mengasihi sesama manusia bukan manusia 

yang sama dengan kita”41 Hal yang sama dituliskan oleh Krisetya Mesach, “Yesus 

menyampaikan perumpamaan ini sebagai argumentasi bahwa pelayanan yang hanya 

sekedar menjalankan ritual agama yang kaku merupakan sesuatu yang baik tetapi tidak 

berdampak dalam kehidupan manusia.”42 Artinya, bahwa dalam praktik moderasi 

beragama dibutuhkan kematangan beragama yang ditunjukkan melalui iman dan 

dinyatakan dalam tindakan (Yak. 2:17). Oleh karena itu, mengasihi bukan hanya dengan 

perkataan tetapi kasih itu harus nyata dalam perbuatan. 

Agama sendiri menjadi sesuatu yang paradoks karena manusia yang membuatnya 

demikian. Realitas ini menunjukkan bahwa umat beragama perlu memperlakukan agama 

secara realistis. Benar bahwa agama adalah fenomena sacred, tetapi agama juga memiliki 

dimensi sekuler. Sehingga dalam beragama bukan hanya dibutuhkan ketaatan tetapi juga 

daya kritis. Bukan hanya iman yang kokoh tetapi juga nalar yang sehat. Tidak hanya 

sekadar pada ketaatan ritus keagamaan tetapi juga moral etis yang kuat. Allport 

menyatakan bahwa seseorang pada umumnya mengambil salah satu dari dua pendekatan 

umum terhadap agama yaitu pertama agama yang matang di mana agama sebagai tujuan 

itu sendiri, dan kedua agama yang belum matang, di mana digunakan untuk tujuan lain, 

diluar agama.43 Seseorang atau kelompok yang punya semangat tinggi dalam beragama 

idealnya diimbangi dengan pengetahuan dan kewarasan dalam beragama. Oleh karena itu 

dalam beragama dibutuhkan kontrol diri dan kesadaran.  

Dalam kehidupan bersama dibutuhkan kristianitas yang moderat di mana gereja 

harus menjadi rumah bersama bagi sesama. Sesama bukan hanya pada satu keyakinan 

atau denominasi tetapi juga bagi yang berbeda agama dan denominasi. Menjadi sahabat 

berarti menjadi sesama bagi orang lain. Melalui perumpamaan orang Samaria yang murah 

hati, tampak bahwa sejak dahulu orang Yahudi dan Samaria bermusuhan dan memiliki 

stigmatisasi bahwa orang Samaria adalah orang kafir dan jahat. Yesus mengajarkan untuk 

menjadi sahabat tanpa membeda-bedakan. Perbedaan sendiri bukanlah suatu ancaman 

tetapi sebuah kekuatan.  Menarik apa yang dituliskan oleh Sepriadi Bunga, “Gereja 

 
41 Asmat Purba, “Membangun Kepedulian Sosial di Tengah Wabah Pandemi Covid-19 Sebuah 

Refleksi Lukas 10: 25 – 37,” Jurnal TEDC 14, no. 2 (2020): 163. 
42 Ibid., 162. 
43 Adiyo Roebianto, Wenny Hikmah, dan Iga Nadilah Putri, “Studi Deskriptif Tingkat Toleransi 

Beragama dan Kematangan Beragama di Kota Tangerang,”  TAZKIYA: Journal of Psychology 9, no. 1 (2021): 
3. 



Urgensi Kematangan Beragama Berdasarkan Lukas 10: 25-37 

 
 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 69 

seharusnya memberikan pelayanan diakonia bagi masyarakat tanpa dibatasi oleh sekat 

agama dan denominasi.”44 Menjadi sesama bagi orang lain artinya memperlakukan orang 

lain sebagaimana kita ingin diperlakukan oleh orang lain. Sesama manusia nampak dalam 

upaya saling memanusiakan, tanpa memandang sekat-sekat agama, budaya, dan sosial. 

Oleh karena itu, gereja harus mewujud nyatakan usaha menjadi sesama manusia tanpa 

membeda-bedakan.  

 

4. Kesimpulan 

Moderasi beragama berarti jalan tengah dalam beragama. Pada dasarnya, tidak 

ada agama yang menganjurkan sikap ekstrem atau radikal. Namun, dalam praktiknya, 

tidak sedikit umat beragama justru menampilkan perilaku keagamaan yang ekstrem. Hal 

ini menunjukkan bahwa meskipun setiap agama mengajarkan nilai-nilai moral dan 

kebajikan, tidak semua umat beragama mampu memahami dan mengimplementasikan 

ajaran tersebut secara benar sesuai dengan prinsip-prinsip luhur agama itu sendiri. 

Dalam kehidupan bersama, diperlukan sikap inklusif dan toleran yaitu dengan 

memberikan ruang bagi perbedaan, menghargai dan menghormati keberagaman, serta 

menjunjung tinggi nilai-nilai moral dan kemanusiaan. Sikap-sikap tersebut sejalan 

dengan prinsip-prinsip dasar kehidupan bersama yang beradab dan harmonis di tengah 

pluralitas agama dan budaya. Konflik atas nama agama tidak akan terjadi jika prinsip-

prinsip ini dilakukan oleh orang yang mengaku beragama yang dalam psikologi agama 

disebut sebagai orang yang memiliki kematangan beragama. Kematangan beragama akan 

nampak melalui sikap moderat. Melalui kehidupan moderat dalam beragama sebagai 

spirit dalam menjaga keharmonisan dan keselarasan hidup berbangsa yang terawat dan 

terciptanya kedamaian. 

Dalam Lukas 10:25-37 ditemukan ada dua tipe kehidupan beragama yaitu tipe the 

sick soul yang tampak pada sikap Imam dan Lewi dan tipe keagamaan the healthy minded 

yang tampak pada orang Samaria. Perumpamaan tentang orang Samaria yang baik hati 

memberikan makna sesama manusia bukan hanya sebatas yang satu agama atau satu 

denominasi tetapi semua orang tanpa melihat identitas. Orang yang matang dalam 

beragama akan menunjukkan perilaku moderat dengan menghargai nilai-nilai 

kemanusiaan, moralitas, anti kekerasan, dan menolong orang lain tanpa memandang 

identitas sebagaimana dilakukan oleh orang Samaria. Dalam masyarakat mulitreligius, 

dibutuhkan kehidupan yang damai, toleran, dan saling berdampingan tanpa memandang 

perbedaan. Gereja perlu hadir untuk memanusiakan manusia tanpa memandang 

identitas.  Oleh karena itu, gereja harus menjadi rumah bersama yang memberi pelayanan 

diakonia bagi sesama manusia bukan hanya bagi yang satu agama atau denominasi.  

 

 
44 Daniel Fajar Panuntun et al., “Merajut Moderasi Beragama melalui Seni dan Kepemimpinan 

Indonesia Maju” (Yogyakarta: Self Publishing KY grafiti, 2024), 239. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 70 

Referensi  

Bang, Barnabas, dan Agustinus M L Meko. “Spiritualitas Kesetiaan dalam Perkawinan 

menurut Kitab Amsal 5: 15-20 dan Injil Yohanes 4: 7-15.” Gaudium Vestrum: Jurnal 

Kateketik Pastoral (2022): 51–63. 

Elliott, Robert, and Ladislav Timulak. Essentials of Descriptive-Interpretive Qualitative 

Research: A Generic Approach. American Psychological Association, 2021. 

Fitriani, Annisa. “Peran Religiusitas dalam Meningkatkan Psychological Well Being.” Al-

Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama 11, no. 1 (2017): 57–80. 

Hafidzi, Anwar. “Konsep Toleransi dan Kematangan Agama dalam Konflik Beragama di 

Masyarakat Indonesia.” Potret Pemikiran 23, no. 2 (2019): 51–61. 

Hakh, Samuel Benyamin. “Analisis Konstruktif Bibliologis Perjanjian Baru tentang 

Moderasi Beragama.” Kurios(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen) 8, no. 2 

(2022): 297. 

Hasiholan Hutapea, Rinto. “Nilai Pendidikan Kristiani ‘Terimalah Satu akan yang lain’ 

dalam Bingkai Moderasi Beragama.” Kurios 8, no. 1 (2022): 58–67. 

Hendrilia, Yudi, Reni Triposa, dan Gloria Gabriel Lumingas. “Menciptakan Kerukunan 

Umat Beragama dalam Masyarakat Majemuk melalui Pemaknaan Kasih berdasarkan 

Matius 5:43-44.” Pneumatikos: Jurnal Teologi Kependetaan 11, no. 1 (2020): 61–70. 

https://e-journal.stapin.ac.id/index.php/pneumatikos/article/view/34. 

Ismail, Roni. “Konsep Toleransi dalam Psikologi Agama (Tinjauan Kematangan 

Beragama).” Religi: Jurnal Studi Agama-Agama 8, no. 1 (2012): 1–12. 

Jalaluddin. Psikolog Agama: Memahami Prilaku dengan Mengaplikasikan Prinsip- prinsip 

Psikologi. Depok: Rajagrafindo Persada, 2021. 

James, William. “The Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature (Book 

Review).” The Monist 13 (1903): 147. 

Junaedi, Edi, and others. “Inilah Moderasi Beragama Perspektif Kemenag.” Harmoni 18, 

no. 2 (2019): 182–186. 

Karwayu, Andre. “Telaah Atas Lukas 10:25-37 dan Revelansinya terhadap Kemanusiaan 

Setelah Pandemi Covid-19.” Sapientia Humana: Jurnal Sosial Humaniora. 2, no. 01 

(2022): 40–53. 

M. Patty, Albertus. Moderasi Beragama: Suatu Kebijakan Moral-Etis. Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 2021. 

Madjid, Nurcholish. Islam, Kemodernan Dan Keindonesiaan. Bandung: Mizan, 2008. 

Panuntun, Daniel Fajar, Joshua Salem Lolo, Iren Tanggo, Setblon Tembang, Stephani Intan 

Maritho Siallangan, dan Paulus Tangke. “Merajut Moderasi Beragama melalui Seni 

dan Kepemimpinan Indonesia Maju.” Yogyakarta: Self Publishing KY grafiti, 2024. 

Patora, Marianus. “Berteologi Secara Moderat dalam Konteks Kebhinekaan.” Kurios 8, no. 

1 (2022): 124. 

Prakosa, Pribadyo. “Moderasi Beragama: Praksis Kerukunan Antar Umat Beragama.” 

Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH) 4, no. 1 (2022): 45–55. 



Urgensi Kematangan Beragama Berdasarkan Lukas 10: 25-37 

 
 

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 71 

Purba, Asmat. “Membangun Kepedulian Sosial di Tengah Wabah Pandemi Covid-19 

Sebuah Refleksi Lukas 10: 25 – 37.” Jurnal TEDC 14, no. 2 (2020): 159–164. 

Reni Triposa, Broto Yulianto. “Konstrukti Moderasi Beragama melalui Pembacaan Matius 

23:25-32.” Jurnal Teologi Gracia Deo 4, no. 2 (2022): 329–343. 

Roebianto, Adiyo, Wenny Hikmah, dan Iga Nadilah Putri. “Studi Deskriptif Tingkat 

Toleransi Beragama dan Kematangan Beragama di Kota Tangerang.”  TAZKIYA: 

Journal of Psychology 9, no. 1 (2021): 1–15. 

Sabiq, Ahmad Fikri. “Analisis Kematangan Beragama dan Kepribadian Serta Korelasi dan 

Kontribusinya terhadap Sikap Toleransi.” IJIP: Indonesian Journal of Islamic 

Psychology 2, no. 1 (2020): 23–49. 

Saifuddin, Ahmad. Psikologi Agama: Implementasi Psikologi untuk Memahami Prilaku 

Beragama. Jakarta: Prenadamedia Group, 2019. 

Saifuddin, Lukman Hakim. Moderasi Beragama: Tanggapan atas Masalah, 

Kesalahpahaman, Tuduhan, dan Tantangan yang Dihadapinya. Jakarta: Yayasan 

Saifuddin Zuhri, 2023. 

SETARA Institute for Democracy and Peace. “Kondisi Kebebasan Beragama Berkeyakinan 

(KBB) 2023; dari Stagnasi Menuju Stagnasi Baru.” SETARA Institute for Democracy 

and Peace (2024): 1–16. https://setara-institute.org/wp-

content/uploads/2024/06/Rilis-Data-Kondisi-KBB-2023_Setara-Institute_Ind.pdf. 

Siahaan, Harls Evan R, dan Munatar Kause. “Hospitalitas Sebagai Hidup Menggereja dalam 

Bingkai Moderasi Beragama di Indonesia.” Danum Pambelum: Jurnal Teologi Dan 

Musik Gereja 2, no. 2 (2022): 232–240. http://dx.doi.org/10.54170/dp.v2i2.146. 

Siahaya, Johannis, Nunuk Rinukti, Ho Lucky Setiawan, Charista Jasmine Siahaya, dan Vicky 

Samuel Sutiono. “Menstimulasi Sikap Kerukunan dalam Jemaat: Sebuah Model 

Moderasi Beragama menurut Roma 14:1-4.” Kurios 7, no. 2 (2021): 345–351. 

Siswanto, Daniel, Janes Sinaga, Micle Edwin Tumundo, dan Juita Lusiana Sinambela. 

“Makna Sesamaku Manusia Berdasarkan Lukas 10: 25-37.” LOGON ZOES: Jurnal 

Teologi, Sosial dan Budaya 5, no. 2 (2022): 71–81. 

Stevanus, Kalis. “Memaknai Kisah Orang Samaria yang Murah Hati menurut Lukas 10:25-

37 Sebagai upaya Pencegahan Konflik.” BIA’: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 

Kontekstual 3, no. 1 (2020): 1–13. 

Suprabowo, Gunawan Yuli Agung. “Memaknai Hospitalitas di Era New Normal: Sebuah 

Tinjauan Teologis Lukas 10: 25-37.” HARVESTER: Jurnal Teologi dan Kepemimpinan 

Kristen 5, no. 1 (2020): 43–58. 

Sutanto, Hasan. Perjanjian Baru Interlinear Yunani-Indonesia dan Konkordansi Perjanjian 

Baru (PBIK) Jilid II. Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia, 2014. 

Tembang, Setblon. “Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat 

Multikultural berdasarkan Hospitalitas Kristen dalam Yohanes 4:1-30.” Melo: Jurnal 

Studi Agama-agama 3, no. 2 (2023): 107–127. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 72 

Tembang, Setblon, dan Rinaldus Tanduklangi. “Memaknai Hospitalitas Kristen 

berdasarkan Roma 12: 17-21 dalam Mewujudkan Moderasi Beragama di Indonesia.” 

Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi 4, no. 2 (2024): 160–177. 

Wahyuni, Ida Windi. “Hubungan Kematangan Beragama dengan Konsep Diri.” Al-Hikmah: 

Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan 8, no. 1 (2011): 1–8. 

 


