MELO: Jurnal Studi Agama-agama

g ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online)
( Volume 5, No 1, Juni 2025; (01-17) Awvailable at: https://melo.iakn-toraja.ac.id

TARIAN DALAM LITURGI BULAN BUDAYA DI GEREJA MASEHI INJILI DI
TIMOR (GMIT) SEBAGAI TARIAN PENERIMAAN

Rio Rocky Hermanus

Program Studi Magister Teologi Sekolah Tinggi Filsafat Theologia Indonesia Timur di
Makassar

riorockyhermanus@gmail.com

Abstract: The context of the Evangelical Christian Church in Timor which has a diversity
of tribes and cultures is an opportunity for theological efforts that are appropriate to the
context. On the other hand, the theological efforts in question are theologizing to accept
"the others" in the diversity of local cultures. This writing uses a qualitative-descriptive
method with an ethnographic approach for the way to - through, following (meta) and
the path, way, direction (hodos) approaching a topic of study on the Liturgy of the
Cultural Month (LBB). The results of this study are a form of acceptance of others for
GMIT through dances in LBB. GMIT accepts others from the perspective of Christian faith
to create a life of mutual acceptance in a diverse context in GMIT.

Keywords: Acceptance, Evangelical Christian Church in Timor, Local Wisdom

Abstrak: Konteks Gereja Masehi Injili Di Timor yang memiliki keberagaman suku dan
budaya adalah sebuah peluang bagi upaya berteologi yang sesuai dengan konteks. Di
sisi lain, upaya berteologi yang dimaksud adalah berteologi untuk menerima “yang
lain” dalam kepelbagaian budaya lokal. Penulisan ini menggunakan metode kualitatif-
deskriptif dengan pendekatan etnografi untuk cara menuju-melalui, mengikuti (meta)
dan jalan, cara, arah (hodos) mendekati sebuah pokok kajian tentang Liturgi Bulan
Budaya (LBB). Hasil dari penelitian ini adalah bentuk dari penerimaan terhadap yang
lain bagi GMIT melalui tari-tarian dalam LBB. GMIT menerima yang lain dari perspektif
iman Kristen untuk menciptakan kehidupan yang saling menerima dalam konteks yang
beragam di GMIT.

Kata-kata Kunci: Gereja Masehi Injili di Timor, Kearifan Lokal, Penerimaan

Article History:  Received: 03-01-2025 Revised: 07-05-2025 Accepted: 27-06-2025

1. Pendahuluan

Berteologi dalam konteks kepelbagaian budaya, agama suku dan bahasa

merupakan daya dorong bagi perumusan teologi yang lebih kontekstual. Berteologi

dengan memberi perhatian pada isu-isu di dalam konteks dunia ketiga untuk

melahirkan sebuah teologi yang kontekstual. Sederhananya dapat dikatakan bahwa

teologi yang kontekstual terletak sebuah tanggung jawab konteks dan realitas sosial.

Dalam konteks Indonesia menurut E. Gerrit Singgih terdapat lima konteks berteologi di

Indonesia. Seperti penderitaan, kemiskinan, ketidakadilan gender, kerusakan ekologi

dan kepelbagaian agama dan budaya. Sehingga memiliki relevansi jika berteologi yang

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 1


mailto:riorockyhermanus@gmail.com

MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025)

kontekstual terus diupayakan untuk memberi perhatian konteks berteologi di
Indonesia.l

Pada tulisan ini memberi fokus pada konteks kepelbagaian agama dan budaya di
Indonesia. Gereja dalam konteks Indonesia berada di tengah-tengah keberagaman suku,
budaya dan bahasa. Sehingga, Gereja-gereja di Indonesia terus mengupayakan
kehidupan Bergereja yang sadar akan konteks. Misalnya, Sinode Gereja Masehi Injili di
Timor (GMIT) menetapkan Liturgi Bulan Bahasa dan Budaya (sekarang Liturgi Bulan
Budaya/LBB) sebagai upaya membangun teologi yang kontekstual dalam dialog antara
kebudayaan dan praktik ajaran GMIT.2

Henderikus Nayuf mengatakan bahwa LBB menunjukan sebuah bibit persoalan
dalam pemaknaan ruang sakral dan profan dalam praktiknya. Sebab, dalam praktek LBB
posisi kebudayaan dianggap mengganggu sakralitas ibadah Kristen.3 Paul Bolla
menegaskan bahwa praktik LBB dianggap mengganggu sakralitas. Bolla menceritakan
bahwa anggota GMIT yang menolak keberadaan tarian-tarian adat dalam ruang gereja
karena tarian-tarian adat dipandang sebagai warisan adat yang sudah ditinggalkan
sekaligus bertentangan dengan nilai dan ajaran agama Kristen.*

Penolakan anggota GMIT terhadap LBB merupakan bentuk tantangan dalam
membangun hubungan antara komunitas Kristen dengan praktik agama leluhur. Disisi
lain merupakan cerminan dari penolakan terhadap leluhur dari agama-agama lokal.
Misalnya menurut Nelly Pehiadang, dalam penelitiannya terkait agama Halaika di suku
Boti.> Pemeluk agama Halaika berhati-hati untuk membuka diri dengan agama lain
(secara khusu Kristen) karena mereka mengalami ketakutan jika dikonversi menjadi
agama Kristen.

Misi konversi ini tidak lepas dari ideologi 3G: Gold, Glory, and Gospel. Menurut
ELia Magang misionaris Belanda menggunakan ideology 3G untuk secara sadar
“memperadabkan” orang-orang pribumi, termasuk NTT, melalui agenda kristenisasi.t
Misi Konvensi pernah terjadi secara besar-besaran di tahun 1965 ketika masa
kepemimpinan Presiden Soeharto pemerintah atau negara pernah memaksa GMIT
untuk ikut serta mengkonversi penganut agama leluhur untuk memeluk agama Kristen.

1 Emanuel Gerrit Singgih, Mengantisipasi Masa Depan: Berteologi dalam Konteks di Awal Milenium 111
(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2000), 58-73.

2 Ifana Tungga, “Bahasa Daerah dalam Misi Gereja: Suatu Tinjauan Misiologis terhadap Penggunaan
Bahasa Amarasi dalam Pelayanan di Jemaat GMIT Pniel Tefneno Koro’oto Klasis Amarasi Timur.” (Skripsi
Universitas Kristen Artha Wacana, 2021), 17.

3 Henderikus Nayuf, “Tarian ‘Langit-Bumi’ Refleksi Pelayanan Bulan Bahasa dan Budaya di Gereja
Masehi Injili di Timor,” Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH) 1, no. 2 (2019): 127-38,
https://doi.org/10.37364 /jireh.v1i2.18.

4 Paul Bola, “Kebaktian Ko Pertunjukan?-Om Koster,” SinodeGMIT.Com, di akses 6 Desember 2024,
https://sinodegmit.or.id/kebaktian-ko-pertunjukan-om-koster.

5 Nelly Pehiadang, “Mendialogkan Agama Kristen dan Halaika; Upaya Berteologi Secara Kontekstual”
(Skripsi: Universitas Kristen Duta Wacana, 2019), 40-41.

6 Elia Maggang, “Merdeka dari Gereja Three-G, Menjadi Gereja Trinitas,” dalam Gereja Orang Merdeka:
Eklesiologi Pascakolonial Indonesia (Makassar: Yayasan OASE INTIM, 2019), 270-272.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 2



Tarian dalam Liturgi Bulan Budaya di GMIT sebagai Tarian Penerimaan

Keputusan Presiden No. 1/PNPS tahun 1965 yang menyatakan bahwa negara hanya
mengakui enam agama yakni Kristen, Islam, Protestan, Katolik, Hindu, Buddha, dan
Konghucu. Pada saat yang sama agama-agama leluhur atau lokal dikonversi menjadi
agama Kristen di NTT.

Misi konversi menggambarkan sebuah penolakan terhadap agama lokal, penulis
menyebut dengan istilah “yang lain”. Maka dalam upaya mewujudkan penerimaan GMIT
dan “yang lain” diejawantahkan dalam LBB. Disisi lain LBB sebagai bingkai hospitalitas
dan menjadi daya dorong bagi GMIT untuk penerimaan “yang lain” (agama lokal). LBB di
tetapkan oleh sinode GMIT pada bulan Mei setiap tahun, menurut Fredrik Doeka, LBB
menolong GMIT menjadi gereja eksistensial, anggota jemaat dapat hadir secara otentik
dengan segala potensi diri dari kepelbagaian unsur kebudayaan. Sederhananya LBB
adalah upaya bagi GMIT mengakui dan mengakomodasi kehadiran anggota GMIT dari
berbagai latar belakang identitas.”

Berdasarkan surat edaran Majelis Sinode Harian (MSH) GMIT dengan nomor
619/GMIT/I/F/Apr/2024 tentang bahan Bahan Bulan Budaya GMIT Tahun 2024. Bahan
LBB di bulan Mei 2024 menggunakan beberapa etnis, etnis Rote, etnis Sabu, etnis helong
dan etnis Timor Amanatun dan Amanuban. Tema utamanya “Roh Kudus Memampukan
Gereja Bersaksi tentang Keadilan dan Damai Sejahtera dalam Budaya”. Beberapa Jemaat-
jemaat menyambut baik LBB dan mengelaborasi beberapa bagian Liturgi dengan
memberi muatan tradisi seperti tari-tarian, lagu pujian dan dekorasi nuansa etnis yang
dimasukan ke dalam LBB.8

LBB Minggu ketiga dalam nuansa etnis Rote dan memasukan tarian kebalai
sebagai upaya memaknai kehidupan bergereja, di LBB Minggu ke-empat dalam nuansa
multi-etnis GMIT merumuskan tentang sebuah keberagaman, pada saat yang sama
minggu ke-empat juga dirangkaikan dengan Hari Kenaikan Yesus Kristus. Penutupan
minggu bulan budaya di dalam LBB dibalut dalam nuansa etnis Sabu Raijua dan
dirangkaikan dengan minggu trinitas. Penempatan beberapa Tarian di dalam LBB
merupakan bentuk bahwa jemaat GMIT memaknai bulan budaya sebagai penerimaan
bagi budaya yang lain.?

Penelitian ini berupaya untuk melihat LBB GMIT sebagai cerminan Model
Penerimaan Paul F. Knitter yang memberi ruang penerimaan bagi “yang lain”. Sebab,
penekanan model penerimaan berdimensi positif: keindahan, nilai, dan kesempatan
menjadi beraneka ragam, keanekaragaman tidak dominasi, tetapi menarik dan
menyenangkan, karena itu model ini memberikan perhatian khusus untuk menghormati
perbedaan. Penerimaan bagi sebuah perbedaan terdapat sesuatu rahmat kehidupan dari

7 Fredrik Y. A. Doeka, “Sang Musafir yang Ikut Titah Raja, dalam Gereja Eksistensial: Paradigma
Berteologi Secara Kontekstual di Bumi Indonesia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2022), 50-53.

8 Surat Edaran Majelis Sinode Harian GMIT, “Bahan Pelayanan Bulan Budaya GMIT 2024,” Kupang:
Majelis Sinode GMIT 619/GMIT/I (2024), 3.

9 Getstart-Q, “Tari-tarian dalam Ibadah Bulan Budaya dan Bahasa, 08 Desember 2024, video
YouTube, 00:47.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 3


https://www.youtube.com/@getstart-Q
https://www.youtube.com/@getstart-Q

MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025)

beberapa bagian-bagian di dalam persamaan.l® Eksplorasi Knitter mengenai model
penerimaan, menegaskan bahwa setiap agama bukanlah sentral melainkan agama
adalah salah satu bagian dari keberagaman yang ada.l!

Dalam upaya untuk mengeksplorasi bentuk penerimaan antara GMIT dan
kebudayaan lokal dalam produk LBB. Produk LBB adalah bingkai kultural-linguistik,
seperti yang dimaksudkan oleh model penerimaan Knitter dalam sebuah pendekatan
menurut Lindbeck dalam memperlihatkan fakta bahwa, pengalaman manusia itu
dibentuk oleh kultural (budaya) dan bahasa. Lindbeck mendefinisikan agama sebagai
“dunia eksternal” (verbum externum), yang membentuk dan menentukan diri dan diri
dunia, bukan ekspresi atau tematisasi dari diri yang sudah ada sebelumnya.12

Model penerimaan Knitter menolong penulis untuk melihat cara Allah
mengkomunikasikan diri-Nya sebuah kepelbagaian etnis dalam kehidupan ber-Gereja di
GMIT melalui produk LBB. Rangkaian tari-tarian (kultural) dikomunikasikan ke dalam
LBB (linguistik) merupakan bentuk penerimaan terhadap yang lain. Pada bagian
pertama penulis menjelaskan tentang model penerimaan Paul F. Knitter dengan
memberi fokus pada pendekatan kultural-linguistik. Kedua, memberi pemahaman atau
menjelaskan tentang tarian-tarian di dalam LBB secara khusus minggu ke-III etnis Rote
dan penutupan Bulan Budaya pada minggu-VI etnis Sabu Raijua. Ketiga, pada bagian ini
penulis melakukan analisis model penerimaan Paul F. Knitter dalam LBB sebagai bentuk
GMIT menerima “yang lain”.

2. Metode Penelitian

Tulisan ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif untuk menganalisis dan
mengumpulkan data dan fakta yang akurat. 13 Dengan mengumpulkan referensi dari
artikel jurnal, buku-buku yang berkaitan tentang topik LBB di GMIT dan observasi
penulis sebagai laku dari LBB. Data yang terkumpul dianalisis menggunakan pendekatan
etnografi, sebab menurut Nyoman Kutha Ratna dalam studi etnografi adalah sebuah,
analisis antropologi agama dan kebudayaan merupakan cara menuju-melalui, mengikuti
(meta) dan jalan, cara, arah (hodos) mendekati sebuah pokok kajian.14

Melalui analisis etnografi, menolong peneliti untuk melihat kerekatan subjek
penelitian dan ruang kebudayaan. Karena seringkali dalam studi etnografi nilai-nilai
kebudayaan dimaknai sebagai pola perilaku atau keyakinan budaya tertentu. Tetapi

10 Paul F Knitter, Pengantar Teologi Agama-agama Terjemahan. (Yogyakarta: PT Kanisius, 2012),
211-214. Lihat juga, George Lindbeck, The Nature of Doctrine: Religion and Theology in a Postliberal Age,
(Louisville: Westminster John Knox Press, 1984), 16.-33.

11 Paul F Knitter, No Other Name? A Critical Survey of Christian Attitudes Toward the World Religions,
American Society of Missiology Series (Maryknoll: N.Y: Orbis Books, 1985), 5.

12 Knitter, Pengantar Teologi Agama-Agama , 214-215.

13 Alvary Exan Rerung, “Menangkal Radikalisme Agama Berdasarkan Paradigma Misi Kristen yang
Berlandaskan Doktrin Allah Trinitas,” Sola Gratia Jurnal Teologi Biblika dan Praktika 2, no. 1 (2021),33-34.

14 Nyoman Kutha Ratna, Metodologi Penelitian, Kajian Budaya dan Ilmu Sosial Humaniora Pada
Umumnya (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2016), 84.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 4



Tarian dalam Liturgi Bulan Budaya di GMIT sebagai Tarian Penerimaan

etnografi yang secara mendalam dipahami sebagai metode analisis adalah sebuah
pelaporan atau upaya mendeskripsikan karena sebagai penelitian lapangan, dimana
seorang peneliti tinggal dan hidup bersama orang-orang yang diteliti. Pawito
menegaskan bahwa hasil dari studi etnografi sering diimplementasikan dalam upaya
mendeskripsikan perilaku sumber yang diteliti dalam hal ini informan.

Di sisi lain sebagai upaya mendokumentasi situasi sosial yang diamati, pola
aktivitas, keunikan budaya, wilaya penelitian, pengaruh ideology politik, komunikasi dll.
15 Atas dasar kepentingan tulisan ini maka, teknik pengumpulan data melalui studi
kepustakaan memeriksa dokumen teologi GMIT dan referensi berupa buku, jurnal,
majalah dan semua informasi terkait LBB. Pada akhirnya tulisan ini bertujuan memberi
penekanan pada peran LBB di GMIT sebagai objek yang diamati oleh penulis. Kemudian
penulis mendeskripsikan makna filosofis-historis LBB sebagai bentuk penerimaan
kepada the others yang dianalisis berdasarkan model penerimaan paul Knitter. Sebab
penerimaan terhadap “yang lain” berangkat dari penerimaan terhadap subjek diri
sendiri menuju pada upaya membangun hubungan saling menerima sebagai kehidupan
orang ber-Iman dan berkebudayaan.

3. Hasil dan Pembahasans
Model Teologi Agama-agama menurut Paul Knitter

Paul F. Knitter (selanjutnya Knitter) lahir pada 25 Februari 1939 di Chicago,
Amerika Serikat (AS). Knitter dibesarkan oleh orang tua yang beragama Katolik Roma.
Knitter dibesarkan dari keluarga dengan latar belakang agama Katolik Roma, orang
tuanya adalah sosok pekerja keras yang bekerja di pinggiran kota Chicago. Knitter
bertumbuh menjadi seorang remaja Katolik yang menempuh pendidikan sekolah dasar
di St. Joseph.

Pada saat menempuh pendidikan sekolah dasar, Knitter diajari oleh Suster
sekolah St. Francis, yang kemudian membuat Knitter tidak pernah ragu tentang apapun
bahwa Tuhan ada di mana-mana dan bagi Knitter Yesus adalah Anak Allah atau Putra-
Nya. Pada saat Knitter berusia tiga belas tahun, ia membuat sebuah keputusan yang
mengherankan kedua orang tuanya. Knitter memutuskan bahwa Allah memanggil
dirinya menjadi imam Katolik dan pada akhirnya ia bersekolah di sekolah Seminari atau
Sekolah Menengah Atas (SMA). Knitter menghabiskan empat tahun dalam hidupnya
untuk belajar dan mempersiapkan diri menjadi seorang imam.16

Setelah empat tahun bersekolah dan mempersiapkan diri menjadi imam di
sekolah seminari dan dua tahun masa seleksi menjadi imam atau sebagai novisiat, maka
pada tahun 1958 keinginan terbesar Knitter terpenuhi setelah menjadi seorang

15 Pawito, Penelitian Komunikasi Kualitatif (Yogyakarta: Pelangi Aksara, 2007), 149-150.
16 Paul F Knitter, Without Buddha I Could Not Be a Christian (Oxford: Oneworld, 2011), viii.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 5



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025)

misioner.l” Knitter tergabung menjadi anggota resmi “Devine Word Missionaries (SVD,
singkatan dari Societas Verbi Devini).18 Setelah tergabung sebagai anggota SVD,
perjalanan Knitter dikenal sebagai seorang teolog terkemuka dalam dialog lintas iman,
semuanya berasal dari penelitian, dan publikasinya yang sebagian besar membahas
tentang agama-agama. Knitter mulai membahas hal ini dan isu-isu keagamaan
kontroversial lainnya. Pada tahun 1964, ketika ia menjadi seorang seminaris di Roma
dan mengikuti Konsili Vatikan II ketika Gereja Katolik Roma mengungkapkan
pandangan baru tentang adanya keselamatan di antara agama-agama lain.1?

Knitter melanjutkan karirnya dalam dunia pendidikan sampai pada tahun 1966
Ia memperoleh lisensi teologi dari Universitas Kepausan Gregoriana di Roma.?? Pada
tahun 1969-1972, Knitter melanjutkan studi doktoralnya di Universitas Marburg di
Jerman. Profesor Carl Heinz Ratschow adalah dosen pembimbing Knitter ketika menulis
disertasi yang berjudul “Menuju suatu Teologi Agama-agama Protestan”. Isi dari
disertasinya merupakan studi kritis terhadap pemikiran beberapa tokoh salah satunya
yang dikritiknya adalah Karl Barth yang mengatakan bahwa keselamatan hanya
diperoleh di dalam Yesus Kristus dan hanya ada di dalam Kekristenan. Knitter kemudian
menyatakan sikap bahwa apa yang dikatakan Barth hanya separo jalan dalam upaya
memahami pihak yang lain.?1

Tidak berhenti sampai disitu, setelah Knitter menyelesaikan studi doktoralnya
pada tahun 1972, Knitter kembali ke Chicago tempat di mana ia berasal dan
mengabdikan diri sebagai dosen di Catholic Theological Union dan mengampu mata
kuliah agama-agama. Pada tahun 1975, Knitter pindah ke Universitas Xavier di
Cincinnati, Ohio, saat itulah Knitter mengundurkan diri sebagai anggota SVD. Di sisi lain
Knitter menolak pemikiran gurunya Karl Rahner tentang “Kristen anonim” dan memilih
keluar dari jalur pemikiran Rahner.22

Knitter menulis sebuah karya buku dengan judul Introducing the Theologies of
Religions diterbitkannya tahun 2002 di Maryknoll oleh penerbit Orbis. Pada tahun 2008
buku ini diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia oleh Nico A. Likumahuwa dan
diterbitkan oleh penerbit Kanisius. Pesan dari buku ini menunjukan analisis Knitter
yang mampu mendefinisikan pandangan tentang (pendekatan) agama melalui empat
model, yakni:

17 Sahal Abidin Waluyo, “Study Teori Mutualisme Paul F. Knitter Dalam Hubungan Antarumat
Beragama Di Indonesia,” RUSYDIAH: Jurnal Pemikiran Islam 2, no. 2 (2021): 155-72,
https://doi.org/10.35961 /rsd.v2i2.333.

18 Paul F Knitter, Satu Bumi Banyak Agama: Dialog Multi-Agama dan Tanggung Jawab Global, Ter;j.
Nico (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2019), 4.

19 Stella Y.E Pattipeilohy, Keselamatan Menurut Paul. F. Knitter (Yogyakarta: Kanisius, 2015), 48.

20 Jessica Gavilan dan Rebecca Nieto, “Makalah Paul F . Knitter , 1962-2012,” Arsip Union Theological
Seminary, 2016, 1-11.

21 pattipeilohy, Keselamatan Menurut Paul. F. Knitter, 49-50.

22 [bid, 51.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 6



Tarian dalam Liturgi Bulan Budaya di GMIT sebagai Tarian Penerimaan

The Replacement Model (Model Penggantian)

Menurut John C. Simon bahwa model ini bersifat optimis karena menganggap
realitas semua agama sudah diketahui, yaitu digantikan oleh agama Kristen.23 Model
penggantian menghormati perbedaan yang ditemui dalam agama-agama lain, namun
tujuannya menghilangkan dan menggantikannya dengan tradisi Kristen (eksklusivisme).
Agama Kristen diciptakan untuk menggantikan semua agama lain. Sikap ini juga
dominan dan pada umumnya dianut sepanjang sebagian besar sejarah agama Kristen.

Model penggantian menegaskan keberpihakan Allah yang menghendaki hanya
satu agama, yaitu agama Kristen. Sederhananya bahwa kasih Allah yang universal untuk
semua orang, namun di sisi lain kasih itu dianut oleh komunitas Kristen beraliran
Fundamentalisme atau Evangelikalisme menjadikan kasih Allah yang universal terbatas
pada suatu agama tertentu.?4* Model pergantian atau penolakan menurut Knitter adalah
model yang menganggap agama yang lain sesat dan tertolak.

The Fulfillment Model (Model Pemenuhan)

Model Pemenuhan, yang bersumber pada gagasan bahwa Tuhan hadir di dalam
agama diluar agama Kristen, akan tetapi kekristenan dalam hal ini Yesus Kristus
berperan sebagai penyempurna agama lainnya. Simon juga menegaskan bahwa di dalam
model ini memiliki sifat teologis yang paling mencerminkan watak teologi Katolik pra
Konsili Vatikan I, di mana kekristenan menjadi ujung paling sempurna dari keberadaan
agama-agama yang ada dan mengundang masuk yang lain masuk ke dalam Kristus
Kristen.25

Model pemenuhan mewakili pandangan mayoritas umat Kristen saat ini, yaitu
Gereja-Gereja “aliran utama”: Lutheran, Reformasi, Methodist, Anglikan, Ortodoks
Yunani, dan Roma Katolik. Mereka percaya bahwa agama-agama lain memiliki nilai,
Tuhan ada pada mereka, dan umat Kristen perlu berdialog dengan mereka, bukan
sekadar memberitakan Injil.26

The Mutuality Model (Model Mutualitas)

Model Mutualitas memiliki prinsip yang menyatakan bahwa seluruh agama
memiliki pondasi atau dasar yang sama, paling tidak dalam beberapa hal ada kesamaan.
Dari sinilah yang memungkinkan adanya dialog secara mutual. Bagi Knitter, model
mutualitas adalah cara untuk memelihara keberagaman dan perbedaan yang nyata di
antara agama-agama. Cara untuk menjaga keberagaman mesti terdapat sebuah “aturan
main” sehingga terjadi sebuah dialog.?’” Karena bagi Knitter model ini harus

23 John C. Simon, Islam yang Aku Pahami: Dari Masa Formatif Hingga Perkawinan Lintas Iman
(Makassar: Komojoyo Press, 2022), 142.

24 Paul F Knitter, Pengantar Teologi Agama-Agama, 21.

25 Simon, Islam Yang Aku Pahami: Dari Masa Formatif Hingga Perkawinan Lintas Iman, 142.

26 Knitter, Pengantar Teologi Agama-Agama, 21-22.

27 Ibid, 131.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 7



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025)

mengedepankan dialog yang mutual, atau dialog dua arah, yang memungkinkan kedua
pihak harus berdialog, mendengarkan, terbuka untuk belajar dan merubah kondisi
lingkungan yang mengancam kedua pihak.28

The Acceptance Model (Model Penerimaan)

Model ini yang digunakan untuk menganalisis LBB did GMIT yang penulis sebut
sebagai “Tarian Penerimaan. Karena, model ini menyambut pluralitas/keanekaragaman
religius tanpa membangun asumsi atau prasangka pada agama-agama lain. Tidak ada
dasar bersama bagi semua agama, namun ada tempat yang lebih besar untuk berdialog
dalam asumsi yang sama bahwa keselamatan Allah bagi semua agama. Simon
menegaskan bahwa model penerimaan yang ditawarkan oleh Knitter secara sederhana
bertujuan untuk menciptakan kebersamaan di dalam keberagaman antara agama-
agama, dan menerima perbedaan-perbedaan yang menjadi ringkasan penting dalam
model penerimaan.2? Secara konseptual model penerimaan menganggap bahwa
perbedaan antar agama bukan hanya pada bahasa, melainkan, lebih jauh lagi,
menyangkut tujuan terakhir dan “pemenuhan” dalam setiap agama. Agama-agama
bukan hanya berbeda dalam bentuk, tetapi juga berbeda dalam tujuan dan keselamatan.

Stella Y.E Pattipeilohy, di dalam bukunya yang berjudul Keselamatan Menurut
Paul Knitter mengatakan bahwa Knitter sebelum mengenal empat model ini, ia berada
pada jembatan Eksklusivisme, Inklusivisme dan Pluralisme. Pada saat menemukan
empat model ini (Replacement, Fulfillment, Mutuality dan Acceptance), Knitter bergerak
melampaui tiga jembatan yang dianut sebelumnya.3? Harapan terbesar Knitter adalah
ketika melihat realitas kemajemukan dan keberagaman agama dalam kehidupan
manusia, maka yang perlu menjadi fokus bersama oleh setiap agama adalah saling
melengkapi dan memperkaya satu dengan yang lain. Harapan yang sama oleh Knitter
melalui empat model ini adalah bukan untuk mendamaikan semua pihak yang menganut
empat model ini, tetapi tujuan Knitter ketika meringkas dan menggambarkan model-
model ini adalah supaya para pembaca dapat menentukan posisi yang tepat bagi
masing-masing pribadi.31

Model penekanan selain memberi penekanan tentang keberagaman agama,
Knitter juga menganalisis secara apik model ini dengan melihat keberagaman agama
atau kepercayaan lokal. Sehingga model penerimaan berada dalam upaya untuk
mengkonseptualisasikan agama. Maka, bagi Knitter yang dipengaruhi oleh Lindbeck
tentang pendekatan kultural-linguistik. Model penerimaan mesti melihat “kerangka atau
media kultural dalam hal bahasa yang membentuk keseluruhan hidup dan pikiran
manusia”. Artinya bahwa pendekatan kultural-linguistik dalam pemahaman Knitter

28 Knitter, Pengantar Teologi Agama-agama, 130.

29 Simon, Islam yang Aku Pahami: Dari Masa Formatif Hingga Perkawinan Lintas Iman, 145.
30 Pattipeilohy, Keselamatan Menurut Paul. F. Knitter, 54.

31 Knitter, Pengantar Teologi Agama-Agama, 2.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 8



Tarian dalam Liturgi Bulan Budaya di GMIT sebagai Tarian Penerimaan

menolong model penerimaan untuk mendalami “narasi-narasi” yang terdapat di dalam
agamanya dan kepercayaan lokal secara khusus dan agama lain secara umum.

Model penerimaan berangkat dari kerangka dialog self, sebab posisi diri sebagai
(Gereja) menentukan upaya teologis dan praksis dalam konteks tertentu. Model ini
menegaskan tentang kehidupan “beragama” yang menempuh batasan menuju pada
penerimaan. Sebab bahasa penerimaan adalah kata kerja yang terbuka untuk menerima
perbedaan. Ideologi yang melatarbelakangi ini adalah passing over to coming back.
Pasing over dari ruang doctrinal coming back menuju refleksi keberagaman. Jadi yang
dimaksudkan dalam model ini adalah bahasa, budaya dan kearifan lokal menjadi sebuah

ruang praksis penerimaan.

GMIT Merumuskan Penerimaan terhadap “yang lain”

Menurut Emanuel Martasudjita, kata “Liturgi” berasal dari Bahasa Yunani
Leitourgia. Kata leitourgia berarti ‘kerja’ atau ‘pelayan’ yang dibaktikan bagi
kepentingan bangsa.32 Dalam masyarakat Yunani Kuno, Leitourgeo diimplementasikan
sebagai aktivitas bekerja untuk kepentingan rakyat atau kepentingan umum, sebagai
lawan kata dari bekerja untuk kepentingan sendiri. Orang yang berbuat Litourgeo
disebut sebagai leitourgia yang artinya melakukan sebuah upacara kepada para dewa.
Dari serapan kata ini kemudian gereja hari ini menggunakan kata liturgi untuk kata
ibadah.33

Paus Pius XII menggunakan kata liturgi dalam ensikliknya dengan penyebutan
“Mediator Dei” yaitu “Tubuh Mistik Yesus Kristus”. Mediator Dei menekankan bahwa
Kristus sebagai sentrum atau pelaku utama dari Liturgi. Tanpa Kristus tidak ada Liturgi
dan Gereja.3* Oleh karena itu, gereja dan liturgi tidak bisa dipilah menjadi dua bagian
yang berbeda. Tetapi, liturgi dapat disesuaikan menurut kebutuhan konteks gereja
setempat. Rasid Rachman menyebutnya sebagai kategori indigenisasi yang memberikan
kesempatan peranan dari unsur-unsur seni budaya setempat, seperti musik, tarian, tata
suara dan tata gerak. Hal ini bertujuan agar suasana timbal-balik warga jemaat
menghayati ibadah yang bernuansa etnis dalam liturgi dan sesuai dengan kekhasan
budaya setempat.35

PPE GMIT merumuskan tentang 5 panca tugas GMIT (koinonia, marturia,
diakonia, liturgia dan oikonomia). Secara khusus panca GMIT kelima tentang “liturgia”
yang dirumuskan di dalam PPE GMIT poin B tentang “Panca Pelayanan GMIT” pasal 7d:

“Liturgi yang dimaksudkan adalah tata ibadah, yang mesti menolong anggotanya
untuk mendapatkan pengalaman bersama Allah dalam keheningan dan sekaligus

32 E. Martasudijita, Pengantar Liturgi-Makna, Sejarah dan Teologi Liturgi (Yogyakarta: Kanisius,
1999), 18.

33 Andar Ismail, Selamat Melayani Tuhan: 33 Renungan Tentang Pelayanan (Jakarta: BPK Gunung
Mulia, 2001).

34 Antonius Marius Tangi, Liturgi Sumber dan Puncak Kehidupan (Diktat) (Flores: Ladelero, 2007), 5.

35 Rasid Rachman, Pembimbing ke dalam Sejarah Liturgi (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2010), 200-201.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 9



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025)

mengekspresikan hubungan mereka dengan Allah dalam hidup sehari-hari. Setiap
jemaat GMIT dalam berbagai konteks sosial dan budaya perlu mengembangkan
tata ibadah kontekstual yang menjawab kebutuhan ......"36

Pada Sidang Majelis Sinode (GMIT) ke-31 di Jemaat GMIT Pola, Tribuana,
Kalabahi, Alor menetapkan bulan Mei sebagai bulan budaya dan bahasa. Berdasarkan
keputusan Majelis Sinode Gereja Masehi Injili di Timor dengan nomor 14/TAP/SIN-
GMIT/XXX1/2007 tentang “Peraturan Ibadah dan Atribut”. Memori penjelasan pada
keputusan ini menjelaskan tentang peraturan ibadah dan atribut gereja, dalam bab II: 2,
point b, 1 dijelaskan, bahwa bulan Mei adalah Bulan Budaya dan Bahasa dalam lingkup
pelayanan GMIT.37

Haluan Kebijaksanaan Umum Pelayanan Gereja Masehi Injili di Timor (HKUP
GMIT) Periode 2020 - 2023. Khusunya poin implementasi misi GMIT yang tertuang
dalam poin keempat dari panca pelayanan GMIT yakni isu strategis keempat dari misi
liturgia disebutkan bahwa:

“Pemanfaatan bahasa daerah, simbol dan atribut budaya etnik dan budaya
kontemporer ke dalam liturgi... memperkuat basis pemanfaatan bahasa daerah,
simbol dan atribut budaya sebagai komponen liturgi [tujuan]... memperkuat
liturgia kontekstual GMIT melalui pemanfaatan makna simbol dan atribut budaya
dalam bingkai kebutuhan teologi [sasaran] ... memperkuat kualitas persekutuan
melalui pemanfaatan kearifan budaya dengan tetap mengarah kepada Kerajaan
Allah.”38

Maka secara sederhana dapat dipahami bahwa GMIT memberi kebebasan bagi
warga jemaat untuk mengatur ibadah/liturgi sesuai dengan konteks GMIT yang
multikultural.

Keputusan Sidang Majelis Sinode GMIT memberi ruang bagi banyak anggota
GMIT di tingkat klasis maupun jemaat untuk mengeksplorasi suasana ibadah minggu
dalam balutan etnis kebudayaan. Serta langka antisipasi GMIT dalam merespon
ketegangan bahwa agama Kristen bukan substitusi agama suku. Di sisi lain LBB
merupakan Ruang bagi GMIT merumuskan tarikan antara global dan lokal. Rencana
Induk Pelayanan (RIP) GMIT 2011-2030 sebagai rumusan yang moderat untuk menjadi
wasit dalam ketegangan antara universal dengan individual, ketegangan antara
modernisasi dengan tradisi dan ketegangan antara spiritual dengan material.3?

Henderikus Nayuf menegaskan bahwa budaya lokal memiliki strategi dalam
menghadapi aneksasi budaya luar atau ketegangan-ketegangan antara Injil dan Budaya.

36 Sinode GMIT, Pokok-pokok Eklesiologi GMIT (Kupang: Sinode GMIT, 2015), 32.

37 Ketetapan Sinode Gereja Masehi Injili di Timor Nomor 14/TAP/SIN-GMIT/XXX1/2007 Tentang
Peraturan Ibadah dan Atribut (Kupang: Majelis Sinode GMIT, 2007), 4-5.

38 Sinode GMIT, Haluan Kebijaksanaan Umum Pelayanan Gereja Masehi Injili di Timor (HKUP GMIT)
Periode 2020 - 2023 (Kupang: Majelis Sinode GMIT, 2019), 47.

39 Rencana Induk Pelayanan Gereja Masehi Injili di Timor (RIP GMIT) 2011 - 2030 & Haluan
Kebijaksanaan Umum Pelayanan Gereja Masehi Injili di Timor (HKUP GMIT) 2015 - 2019, (Kupang:
Majelis Sinode GMIT, 2016), 8.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 10



Tarian dalam Liturgi Bulan Budaya di GMIT sebagai Tarian Penerimaan

Nayuf memberi penekanan bahwa budaya lokal memiliki daya tahan terhadap narasi
lain di luar narasi yang mereka kenal dan hidupi. Rumusan yang dikembangkan oleh
GMIT adalah relasi yang saling mentransformasi timbal-balik antara injil dan
kebudayaan atau global dan lokal.#® Transformasi yang dimaksudkan oleh Mery
Kolimon sebuah upaya sadar dan aktif untuk mengintegrasikan sumber-sumber
identitas yang berbeda (identitas budaya [tradisional-modern], agama dan politik).4!

Pemikiran Knitter memiliki daya tarik menarik dengan PPE GMIT, sebab bagi
Knitter dalam model penerimaan adalah gerakan dua tangan Allah yang merangkul
semesta. [nisiatif [lahi yang menghampiri manusia dan memberi sebuah pemodelan bagi
manusia atau agama untuk menerima sebuah perbedaan sebagai keluarga Allah.
Sedangkan pemahaman GMIT bahwa Karya penyelamatan Allah melampaui “tembok-
tembok” gereja. Sebagai Pemilik misi, Allah berkuasa untuk mendatangkan damai
sejahtera dan keselamatan bagi seluruh ciptaan-Nya. Karena itu misi gereja adalah
menyaksikan kasih dan anugerah Allah kepada dunia dan isinya. Pandangan ini
menentukan sikap gereja terhadap budaya, agama-agama, dan berbagai realita di mana
gereja hidup dan melayani.*2

Tari-tarian dalam Liturgi Bulan Budaya (LBB)

Posisi GMIT dan Budaya Lokal menjadi bagian yang dirumuskan dalam Pokok-
pokok Eklesiologi GMIT. Penekananya difokuskan pada pengembangan eklesiologi GMIT
yang perlu untuk mempertimbangkan dan mengupayakan antara agama Kristen (GMIT)
dan Budaya Lokal memiliki hubungan yang mutual (timbal-balik). Jika, posisi GMIT dan
budaya lokal tidak diperhitungkan secara serius dalam pengembangan teologi
khususnya eklesiologi GMIT, maka gereja ini akan tetap menjadi ‘tanaman dalam pot’
dari gerakan-gerakan zending seabad lampau.43

Keseriusan menggumuli konteks budaya (lokal maupun global) GMIT
menggunakan metafora keluarga Allah (familia Dei):

«

yang dicirikan oleh keragaman suku bangsa, kebudayaan, sejarah dan
geografis baik dalam bentuk kepulauan maupun perairan/ kelautan. Fenomena-
fenomena geo sosio-budaya ini mewujud dalam komunitas-komunitas etnis yang
telah berakar dalam jemaat GMIT. Dalam komunitas-komunitas etnis itu,
hubungan darah dan marga sebagai sistem sosial dan berbagai adat-istiadat
sebagai sistem nilai budaya serta bahasa yang berbeda-beda merupakan kekhasan
dan keunikan. Pada satu sisi, komunitas-komunitas etnis itu memiliki identitas
yang jelas dan juga menerima etnis yang berbeda dari komunitas mereka. Oleh

40 Henderikus Nayuf, “Pemahaman GMIT Dalam Pokok-pokok Eklesiologi Gereja Masehi Injili di
Timor (PPE GMIT) Tentang Budaya Lokal, [lmu Pengetahuan dan Teknologi Berdasarkan Perspektif
Glokalisasi,” SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 4, no. 1 (2023): 62-77,
https://doi.org/10.34307 /sophia.v4i1.153.

41 Mery Kolimon, Misi Pemberdayaan: Perspektif Teologi Feminis (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2022),
320-321.

42 PPE GMIT, 31

43 GMIT, Pokok-Pokok Eklesiologi GMIT, 41-42.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 11



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025)

karena itu, komunitas-komunitas etnis itu bersifat inklusif. Pada sisi yang lain,
keunikan dan perbedaan budaya ini merupakan khasanah kekayaan yang
mewarnai konteks GMIT.”44

Menurut Guntur Andika dan Maria Rosa Sihombing keseriusan ini akan
memampukan GMIT menghasilkan sebuah eklesiologi yang kontekstual. Konstruksi
eklesiologi GMIT yang melibatkan dialog timbal balik antara teks dan konteks adalah
bentuk dari kesadaran bahwa Allah bekerja juga di dalam dan melalui realitas budaya
lokal.#> Karena itu GMIT mengemban tugas untuk ikut merawat budaya lokal termasuk
tari-tarian lokal yang diimplementasikan dalam LBB sebagai bagian dari perawatan
identitas kristiani-lokal.

Anggota GMIT di tingkat jemaat menafsirkan secara mandiri rumusan LBB, serta
memberikan sentuhan Kkreativitas sesuai kebutuhan jemaat masing-masing yang
mengimplementasi beberapa tarian di dalam Liturgi Bulan Budaya. Melalui Unit
Pembantu Pelayanan Teologi dan Liturgi mengeluarkan tata ibadah Bulan Budaya tahun
2024.

Minggu ke-III, 12 Mei 2024 dalam balutan Etnis Rote Ndao yang memadukan
tarian kebalai ke dalam tata ibadah. Minggu ke-IIl LBB dirangkaikan dengan Minggu
Penantian Roh Kudus. Muatan Tarian kebalai yang dituangkan dalam LBB memberi
pemaknaan bahwa Tarian Kebalai adalah ruang hospitality antar sesama manusia dan
memberi pesan pastoral sekaligus penghiburan dan kekuatan kepada keluarga yang
berduka, agar tidak terlalu berlarut dalam kesedihan.

GMIT memaknai Allah yang menyertai gereja dalam melaksanakan tujuan Allah
dalam kehidupan pelayanan gerejawi. Yohanes dengan ilham Roh Kudus menjelaskan
dalam tulisannya bahwa Roh Kudus adalah pengganti Yesus di atas muka bumi yang
akan menjadi penolong (Parakletos) Yohanes 14:16.Yesus setelah menyelesaikan misi
penebusanNya akan kembali ke sorga, maka Yesus memberi penolong bagi umat-Nya
yaitu Roh Kudus. Sehingga, dapat disimpulkan bahwa salah satu peran roh kudus adalah
memberi penguatan dan penolong bagi orang percaya.4®

Tarian Kebalai yang di balut dalam LBB minggu ke-III memberi makna bahwa
GMIT hadir sebagai wadah persekutuan yang memberikan daya dorong dalam
pertumbuhan Iman. Dalam masa penantian Roh Kudus anggota GMIT mesti melayani
satu dengan yang lain, memberi penguatan bagi mereka yang rapuh. Tarian Kebalai
sebagai implementasi dari pesan pastoral LBB minggu ke-IIl di GMI. Sebab, Tarian
Kebalai merupakan tarian penguatan bagi keluarga yang mengalami dukacita.

44 GMIT, Pokok-pokok Eklesiologi GMIT, 5.

45 Andika Guntur Roh Alan dan Maria Rosa Sihombing, “Liturgi Bulan Budaya sebagai Upaya
Transformasi Misi Kristen yang Kontekstual di Gereja Masehi Injili di Timor (GMIT),” ICHTUS:Jurnal
Teologi dan Pendidikan Kristiani 5, no. 2 (2024): 62-72.

46 Marciano Antaricksawan Waani and Ester Riyanti Supriadi, “Konfirmasi Teologis Peran Roh Kudus
dalam Pelayanan Gerejawi,” Charistheo: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 1, no. 1 (2021): 37-
53.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 12



Tarian dalam Liturgi Bulan Budaya di GMIT sebagai Tarian Penerimaan

Penutupan Bulan Budaya pada minggu-VI dalam balutan Etnis Sabu Raijua.
Tarian yang dielaborasi dalam LBB dan dirangkaikan dengan penutupan Bulan Budaya
adalah tarian pedo’a. Penutupan Bulan Budaya di GMIT dirangkaikan dengan minggu
Trinitas dengan tema “Menyaksikan Yesus sebagai Sumber Hidup”. Ceunfin dan Maria
Klara, mengatakan bahwa tarian Pedo’a biasanya dibawakan oleh masyarakat Sabu
Raijua sebagai ungkapan rasa syukur dan gembira kepada Tuhan maupun Leluhur atas
hasil panen yang diperolehnya.4”

Tarian Pedo’a merupakan tarian yang dilakukan secara masal dan bisa dilakukan
semua orang, baik pria maupun wanita oleh semua lintas generasi. Dalam tarian pedo’a
adalah bentuk masyarakat sabu mendekatkan diri kepada Tuhan melalui ungkapan rasa
syukur atas nikmat yang diberikan Tuhan kepada mereka. Selain itu Tarian Pedo’a juga
merupakan salah satu media untuk mempererat persatuan dan kebersamaan mereka.
Hal tersebut bisa dilihat dari bentuk tarian ini, di mana mereka berkumpul dan menari
bersama tanpa membedakan gender maupun status sosial mereka.

Tema penutupan Bulan Budaya di GMIT adalah Menyaksikan Yesus sebagai
Sumber Hidup. Sebagai bentuk bahwa GMIT memaknai minggu Trinitas, tarian Pedo’a
mengkomunikasikan makna bahwa Tritunggal mempersatukan dan mempererat tali
persaudaran anggota GMIT yang sangat kompleks dalam kepelbagaian. Tarian pedo’a
adalah bentuk tarian ucapan syukur dan kesaksian anggota GMIT kepada Tritunggal atas
anugerah keberagaman budaya di GMIT bahwa GMIT menjadikan Bulan Budaya sebagai
sarana perjumpaan yang memberi dampak bagi warga GMIT dalam memaknai
kehidupan yang bersumber dari Tritunggal.

Tarian Penerimaan terhadap “yang lain” dalam Liturgi Bulan Budaya (LBB) GMIT

Kesadaran warga jemaat GMIT akan kepelbagaian suku dan budaya dalam
kehidupan bergereja menjadi daya dorong. Momentum bulan budaya adalah cara
menghadirkan ruang bagi Budaya. Implementasi tersebut dalam LBB yang bentuknya
adalah tari-tarian yang mengkomunikasikan nilai-nilai budaya yang baik (positif) untuk
digunakan sebagai alat kesaksian GMIT untuk menyatakan kasih, keadilan, kebenaran
dan damai sejahtera

Merujuk pada model penerimaan Knitter bahwa untuk menerima “yang lain” dari
posisi diri sendiri. Sebab konteks pelayanan GMIT yang berada di sekitar wilayah Nusa
Tenggara Timur, yang berarti cakupan wilayah GMIT masuk dalam setiap pulau-pulau
yang secara kultural berbeda. Seperti beberapa pulau besar yang digambarkan dalam
HKUP GMIT#48 Pulau Flores, Pulau Alor, Pulau Rote, Pulau Timor, Pulau Semau dan Pulau

47 Maria Klara Amarilis Citra Sinta Dewi Tukan Flora Ceunfin, “Analysis of the Musical Form of Kedu’
e as an Accompaniment of East Sabu Ethnic Padoa Dance at Le Lowe Wini Studio,” jurnal IImu
Pengetahuan dan Karya Seni Jurnal Ekspresi Seni 22, no. 1 (2020): 100-109, https://journal.isi-
padangpanjang.ac.id/index.php/Ekspresi/article /view/1035/527.

48 HKUP artinya Haluan Kebijaksanaan Umum Pelayanan.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 13



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025)

Sabu (NTT dan Sumbawa).#® Di sisi lain PPE GMIT menegaskan bahwa sebagai upaya
menerima yang lain berada pada konteks pemaknaan GMIT tentang hubungan dengan
agama lain (Islam, Hindu, Budha, Kong Hu Cu, dan agama-agama suku).50

Menerima yang lain dari budaya dan bahasa (kultural-linguistik), oleh karena itu
LBB adalah praksis penerimaan. Upaya GMIT mengelaborasi tarian-tarian dalam LBB
sebagai bentuk memahami budaya lokal dengan merayakan bulan Budaya dengan
menghidupi budaya pada level performance (artefak): hal-hal fisik yang kelihatan,
misalnya pakaian adat, rumah adat, alat musik, bahasa, ritus, makanan khas dan secara
khusus tari-tarian.51

Tarian Pedo’a dan tarian Kebalai dalam LBB adalah bentuk GMIT mengakui
keberadaan dan eksistensi masyarakat Sabu Raijua. Sebab tarian Pedo’a dan tarian
Kebalai mencerminkan kehidupan masyarakat Sabu yang hidup dalam bingkai
kerukunan. Selain itu, tarian Pedo’a dan tarian Kebalai juga menjunjung tinggi relasi
antara sesama manusia dan relasi dengan Allah. Gambaran penerimaan GMIT terhadap
budaya lokal terimplementasi dalam tarian Pedo’a dan tarian Kebalai. Penghayatan dan
pengamalan akan perwujudan iman yang sempurna mencakup seluruh aspek kehidupan
manusia, lahir dan batin. Penghayatan akan nilai-nilai Kristen dan iman serta kasih
kepada Allah hanya bisa melalui aksi nyata yang dilakukan secara kontekstual bersama
orang-orang percaya dalam lingkungan kehidupan.

Tarian Pedo’a dan tarian Kebalai dalam LBB sebagai tarian penerimaan
mengkomunikasikan makna Hospitalitas-Pneumatologi. Sebab dalam memahami tarian
Kebalai tentang makna pastoral seseorang yang berada dalam kerapuhan, dalam
momentum LBB minggu ke-III di GMIT tentang hari penantian Roh Kudus adalah sebuah
bentuk penantian akan keramahtamahan yang bersumber dari roh kudus. Sebab, Roh
Kudus adalah pemberi kehidupan bagi ciptaan untuk kemudian dapat berpartisipasi
dalam kehidupan Ilahi. Sederhananya dalam penerimaan atau ramah terhadap yang lain
sebagai upaya menerima partikularitas agama-agama lain tidak mungkin terelakkan.

Hospitalitas-Pneumatologi warga GMIT sedang memaknai sebuah Dialog kepada
agama-agama lain semestinya berorientasi kepada prinsip penerimaan atas kesadaran
bahwa dua pihak dalam ruang dialog adalah kepribadian yang berbeda, sehingga wadah
penerimaan dan refleksi kritis terhadap personal masing-masing adalah jalan menuju
sebuah kedamaian.52 Di sisi lain warga GMIT sedang merajut kembali keretakan
hubungan antara Injil dan Kebudayaan melalui LBB. Sebagaimana Joas Adiprasetya

49 Majelis Sinode GMIT, Haluan Kebijaksanaan Umum Pelayanan GMIT (HKUP GMIT) 2024-2027
(Kupang: Sinode GMIT, 2023), 32.

50 Sinode GMIT, “GMIT dan Agama-agama Lain,” in Pokok-pokok Eklesiologi GMIT (Kupang: Sinode
GMIT, 2015), 39-40.

51 GMIT, “Bahan Pelayanan Bulan Budaya GMIT 2024.”, 2.

52 Martin Lukito Sinaga, Beriman dalam Dialog: Esai-esai tentang Tuhan dan Agama (Jakarta: BPK
Gunung Mulia, 2018), 73-74.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 14



Tarian dalam Liturgi Bulan Budaya di GMIT sebagai Tarian Penerimaan

menjelaskan bahwa dengan membuka dua lengan (Perichoresis)>? secara bersamaan
seperti posisi berpelukan tetapi tujuannya untuk menerima subjek lain masuk,
kemudian menutup kembali lengan itu dan kemudian kembali membuka lengan untuk
melepaskan subjek itu pergi menjadi dirinya. LBB syarat makna akan penerimaan
dalam LBB, sebab dengan menjalankan LBB warga GMIT berada pada posisi bahwa Roh
Kudus akan merangkul semua di dalam semua (Bdk. 1 Korintus 15:28).

4. Kesimpulan

Perayaan Bulan Budaya di GMIT merupakan bentuk penerimaan terhadap
kebudayaan lokal (yang lain) yang terimplementasi dalam produk LBB dan
mengakomodir tari-tarian. Penulis menyebutnya sebagai tari-tarian penerimaan bagi
yang lain di GMIT. Sebab, untuk menerima yang berbeda langkah awal adalah
memahami yang berbeda atau yang lain dari posisi diri sendiri. LBB adalah bentuk GMIT
memahami yang lain dari peziarahan iman Kristen untuk menerima yang lain dalam
ruang lokalitas. Model penerimaan Knitter dalam tulisan ini mengusung kepentingan
kerajaan Allah. Melihat konsep liturgi GMIT yang berada pada tujuan “tata ibadah” tetapi
dengan dibingkai estetika tarian local wisdom (kearifan lokal). Maka liturgi yang
digunakan GMIT dapat dimaknai sebagai upaya menerima yang lain, yang berbeda
dalam konteks keberagaman suku, budaya dan bahasa di GMIT.

Referensi

Adiprasetya, Joas. An Imaginative Glimpse: Tritunggal dan Agama-Agama. Jakarta: BPK
Gunung Mulia, 2021.

Bola, Paul. “Kebaktian Ko Pertunjukan? - Om Koster.” SinodeGMIT.Com. Accessed
December 6, 2024. https://sinodegmit.or.id /kebaktian-ko-pertunjukan-om-koster.

Flora Ceunfin, Maria Klara Amarilis Citra Sinta Dewi Tukan. “Analysis of the Musical
Form of Kedu’ e as an Accompaniment of East Sabu Ethnic Padoa Dance at Le Lowe
Wini Studio,” Jurnal llmu Pengetahuan Dan Karya Seni Jurnal Ekspresi Seni 22, no. 1
(2020): 100-109. https://journal.isi-
padangpanjang.ac.id/index.php/Ekspresi/article/view/1035/527.

GMIT, Majelis Sinode Harian. “Bahan Pelayanan Bulan Budaya GMIT 2024.” Majelis
Sinode GMIT 619/GMIT/1 (2024).

GMIT, Sinode. “GMIT dan Budaya Lokal.” In Pokok-pokok Eklesiologi GMIT, 40-42.
Kupang: Sinode GMIT, 2015.

GMIT, Sinode. “GMIT dan Agama-agama Lain” In Pokok-pokok Eklesiologi GMIT, 39-40.
Kupang: Sinode GMIT, 2015.

______. Haluan Kebijaksanaan Umum Pelayanan Gereja Masehi Injili di Timor (HKUP

53 Joas Adiprasetya, An Imaginative Glimpse: Tritunggal dan Agama-agama (Jakarta: BPK Gunung
Mulia, 2021), 157-158.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 15



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025)

GMIT) Periode 2020 - 2023. Kupang: Majelis Sinode GMIT, 2019.

Ismail, Andar. Selamat Melayani Tuhan: 33 Renungan Tentang Pelayanan. Jakarta: BPK
Gunung Mulia, 2001.

Ketetapan Sinode Gereja Masehi Injili di Timor Nomor 14/TAP/SIN-GMIT/XXXI/2007
Tentang Peraturan Ibadah dan Atribut.” Kupang, 2007.

Knitter, Paul F. Pengantar Teologi Agama-agama. Yogyakarta: Kanisius, 2008.

Knitter, Paul F. No Other Name? A Critical Survey of Christian Attitudes Toward the World
Religions, American Society of Missiology Series. Maryknoll: N.Y: Orbis Books, 1985.

______.Pengantar Teologi Agama-Agama. Terjemahan. Yogyakarta: PT Kanisius, 2012.

_____. Satu Bumi Banyak Agama: Dialog Multi-Agama Dan Tanggung Jawab Global. Terj.
Nico. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2019.

. Without Buddha I Could Not Be a Christian. Oxford: Oneworld, 2011.

Kolimon, Mery. Misi Pemberdayaan: Perspektif Teologi Feminis. Jakarta: BPK Gunung
Mulia, 2022.

Maggang, Elia. “Merdeka dari Gereja Three-G, Menjadi Gereja Trinitas.” In Gereja Orang
Merdeka: Eklesiologi Pascakolonial Indonesia. Makassar: Yayasan OASE INTIM,
20109.

Majelis Sinode GMIT. Haluan Kebijaksanaan Umum Pelayanan GMIT (HKUP GMIT) 2024-
2027. Kupang: Sinode GMIT, 2023.

Martasudijita, E. Pengantar Liturgi-Makna, Sejarah dan Teologi Liturgi. Yogyakarta:
Kanisius, 1999.

Meko, Ayub U.I. “Kata Pengantar.” In Gereja Eksistensial: Paradigma Berteologi Secara
Kontekstual di Bumi Indonesia. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2022.

Nayuf, Henderikus. “Pemahaman GMIT dalam Pokok - Pokok Eklesiologi Gereja Masehi
Injili di Timor (PPE GMIT) Tentang Budaya Lokal, Imu Pengetahuan dan Teknologi
Berdasarkan Perspektif Glokalisasi.” SOPHIA: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen
4,no0.1(2023): 62-77. https://doi.org/10.34307 /sophia.v4i1.153.

. “Tarian ‘Langit-Bumi’ Refleksi Pelayanan Bulan Bahasa dan Budaya di Gereja
Masehi Injili di Timor.” Jurnal IImiah Religiosity Entity Humanity (JIREH) 1, no. 2
(2019): 127-38. https://doi.org/10.37364 /jireh.v1i2.18.

Nieto, Jessica Gavilan dan Rebecca. “Makalah Paul F . Knitter , 1962-2012.” Arsip Union
Theological Seminary, 2016, 1-11.

Pattipeilohy, Stella Y.E. Keselamatan Menurut Paul. F. Knitter. Yogyakarta: Kanisius,
2015.

Pawito. Penelitian Komunikasi Kualitatif. Yogyakarta: Pelangi Aksara, 2007.

Pehiadang, Nelly. “Mendialogkan Agama Kristen dan Halaika; Upaya Berteologi Secara
Kontekstual.” Universitas Kristen Duta Wacana, 2019.

Rachman, Rasyid. Pembimbing Kedalam Sejarah Liturgi. Jakarta: BPK Gunung Mulia,
2010.

Ratna, Nyoman Kutha. Metodologi Penelitian, Kajian Budaya dan Ilmu Sosial Humaniora

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 16



Tarian dalam Liturgi Bulan Budaya di GMIT sebagai Tarian Penerimaan

pada Umumnya. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2016.

Rerung, Alvary Exan. “Menangkal Radikalisme Agama Berdasarkan Paradigma Misi
Kristen yang Berlandaskan Doktrin Allah Trinitas,” Sola Gratia Jurnal Teologi Biblika
dan Praktika 2, no. 1 (2021).

Sihombing, Andika Guntur Roh Alan dan Maria Rosa. “Liturgi Bulan Budaya Sebagai
Upaya Transformasi Misi Kristen Yang Kontekstual Di Gereja Masehi Injili Di Timor
(GMIT).” ICHTUS:Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani 5, no. 2 (2024): 62-72.

Simon, John C. Islam Yang Aku Pahami: Dari Masa Formatif Hingga Perkawinan Lintas
Iman. Makassar: Komojoyo Press, 2022.

Sinaga, Martin Lukito. Beriman dalam Dialog: Esai-Esai Tentang Tuhan dan Agama.
Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2018.

Singgih, Emanuel Gerrit. Mengantisipasi Masa Depan: Berteologi dalam Konteks di Awal
Milenium I1I. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2000.

Tangi, Antonius Marius. Liturgi Sumber dan Puncak Kehidupan (Diktat). Flores: Ledalero,
2007.

Tungga, Ifana. “Bahasa Daerah dalam Misi Gereja: Suatu Tinjauan Misiologis terhadap
Penggunaan Bahasa Amarasi dalam Pelayanan di Jemaat GMIT Pniel Tefneno
Koro’oto Klasis Amarasi Timur.” Universitas Kristen Artha Wacana, 2021.

Waani, Marciano Antaricksawan, and Ester Riyanti Supriadi. “Konfirmasi Teologis Peran
Roh Kudus dalam Pelayanan Gerejawi,” CHARISTHEO: Jurnal Teologi dan Pendidikan
Agama Kristen 1, no. 1 (2021): 37-53. https://doi.org/10.54592 /jct.v1il.4.

Waluyo, Sahal Abidin. “Study Teori Mutualisme Paul F. Knitter dalam Hubungan
Antarumat Beragama di Indonesia,” RUSYDIAH: Jurnal Pemikiran Islam 2, no. 2
(2021): 155-72. https://doi.org/10.35961 /rsd.v2i2.333.

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 17



