
 

 
 Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 1  

 

 

TARIAN DALAM LITURGI BULAN BUDAYA DI GEREJA MASEHI INJILI DI 
TIMOR (GMIT) SEBAGAI TARIAN PENERIMAAN 
    

Rio Rocky Hermanus 
Program Studi Magister Teologi Sekolah Tinggi Filsafat Theologia Indonesia Timur di 
Makassar 
riorockyhermanus@gmail.com 

 

Abstract: The context of the Evangelical Christian Church in Timor which has a diversity 
of tribes and cultures is an opportunity for theological efforts that are appropriate to the 
context. On the other hand, the theological efforts in question are theologizing to accept 
"the others" in the diversity of local cultures. This writing uses a qualitative-descriptive 
method with an ethnographic approach for the way to - through, following (meta) and 
the path, way, direction (hodos) approaching a topic of study on the Liturgy of the 
Cultural Month (LBB). The results of this study are a form of acceptance of others for 
GMIT through dances in LBB. GMIT accepts others from the perspective of Christian faith 
to create a life of mutual acceptance in a diverse context in GMIT. 

Keywords: Acceptance, Evangelical Christian Church in Timor, Local Wisdom  

Abstrak: Konteks Gereja Masehi Injili Di Timor yang memiliki keberagaman suku dan 
budaya adalah sebuah peluang bagi upaya berteologi yang sesuai dengan konteks. Di 
sisi lain, upaya berteologi yang dimaksud adalah berteologi untuk menerima “yang 
lain” dalam kepelbagaian budaya lokal. Penulisan ini menggunakan metode kualitatif-
deskriptif dengan pendekatan etnografi untuk cara menuju–melalui, mengikuti (meta) 
dan jalan, cara, arah (hodos) mendekati sebuah pokok kajian tentang Liturgi Bulan 
Budaya (LBB). Hasil dari penelitian ini adalah bentuk dari penerimaan terhadap yang 
lain bagi GMIT melalui tari-tarian dalam LBB. GMIT menerima yang lain dari perspektif 
iman Kristen untuk menciptakan kehidupan yang saling menerima dalam konteks yang 
beragam di GMIT. 

Kata-kata Kunci: Gereja Masehi Injili di Timor, Kearifan Lokal, Penerimaan 

 
1. Pendahuluan 

Berteologi dalam konteks kepelbagaian budaya, agama suku dan bahasa 

merupakan daya dorong bagi perumusan teologi yang lebih kontekstual. Berteologi 

dengan memberi perhatian pada isu-isu di dalam konteks dunia ketiga untuk 

melahirkan sebuah teologi yang kontekstual. Sederhananya dapat dikatakan bahwa 

teologi yang kontekstual terletak sebuah tanggung jawab konteks dan realitas sosial. 

Dalam konteks Indonesia menurut E. Gerrit Singgih  terdapat lima konteks berteologi di 

Indonesia. Seperti penderitaan, kemiskinan, ketidakadilan gender, kerusakan ekologi 

dan kepelbagaian agama dan budaya. Sehingga memiliki relevansi jika berteologi yang 

Article History: Received: 03-01-2025 Revised:  07-05-2025 Accepted:  27-06-2025 

MELO: Jurnal Studi Agama-agama 
ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) 
Volume 5, No 1, Juni  2025; (01-17) Available at: https://melo.iakn-toraja.ac.id 

 

mailto:riorockyhermanus@gmail.com


MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 2 

kontekstual terus diupayakan untuk memberi perhatian konteks berteologi di 

Indonesia.1 

Pada tulisan ini memberi fokus pada konteks kepelbagaian agama dan budaya di 

Indonesia. Gereja dalam konteks Indonesia berada di tengah-tengah keberagaman suku, 

budaya dan bahasa. Sehingga, Gereja-gereja di Indonesia terus mengupayakan 

kehidupan Bergereja yang sadar akan konteks. Misalnya, Sinode Gereja Masehi Injili di 

Timor (GMIT) menetapkan Liturgi Bulan Bahasa dan Budaya (sekarang Liturgi Bulan 

Budaya/LBB) sebagai upaya membangun teologi yang kontekstual dalam dialog antara 

kebudayaan dan praktik ajaran GMIT.2 

Henderikus Nayuf mengatakan bahwa LBB menunjukan sebuah bibit persoalan 

dalam pemaknaan ruang sakral dan profan dalam praktiknya. Sebab, dalam praktek LBB 

posisi kebudayaan dianggap mengganggu sakralitas ibadah Kristen.3 Paul Bolla 

menegaskan bahwa praktik LBB dianggap mengganggu sakralitas. Bolla menceritakan 

bahwa anggota GMIT yang menolak keberadaan tarian-tarian adat dalam ruang gereja 

karena tarian-tarian adat dipandang sebagai warisan adat yang sudah ditinggalkan 

sekaligus bertentangan dengan nilai dan ajaran agama Kristen.4 

Penolakan anggota GMIT terhadap LBB merupakan bentuk tantangan dalam 

membangun hubungan antara komunitas Kristen dengan praktik agama leluhur. Disisi 

lain merupakan cerminan dari penolakan terhadap leluhur dari agama-agama lokal. 

Misalnya menurut Nelly  Pehiadang, dalam penelitiannya terkait agama Halaika  di suku 

Boti.5 Pemeluk agama Halaika berhati-hati untuk membuka diri dengan agama lain 

(secara khusu Kristen) karena mereka mengalami ketakutan jika dikonversi menjadi 

agama Kristen.  

Misi konversi ini tidak lepas dari ideologi 3G: Gold, Glory, and Gospel. Menurut 

ELia Magang misionaris Belanda menggunakan ideology 3G untuk secara sadar 

“memperadabkan” orang-orang pribumi, termasuk NTT, melalui agenda kristenisasi.6 

Misi Konvensi pernah terjadi secara besar-besaran di tahun 1965 ketika masa 

kepemimpinan Presiden Soeharto pemerintah atau negara pernah memaksa GMIT 

untuk ikut serta mengkonversi penganut agama leluhur untuk memeluk agama Kristen.  

 
1 Emanuel Gerrit Singgih, Mengantisipasi Masa Depan: Berteologi dalam Konteks di Awal Milenium III 

(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2000), 58-73. 
2 Ifana Tungga, “Bahasa Daerah dalam Misi Gereja: Suatu Tinjauan Misiologis terhadap Penggunaan 

Bahasa Amarasi dalam Pelayanan di Jemaat GMIT Pniel Tefneno Koro’oto Klasis Amarasi Timur.” (Skripsi 
Universitas Kristen Artha Wacana, 2021), 17. 

3 Henderikus Nayuf, “Tarian ‘Langit-Bumi’ Refleksi Pelayanan Bulan Bahasa dan Budaya di Gereja 
Masehi Injili di Timor,” Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH) 1, no. 2 (2019): 127–38, 
https://doi.org/10.37364/jireh.v1i2.18. 

4 Paul Bola, “Kebaktian Ko Pertunjukan?–Om Koster,” SinodeGMIT.Com, di akses 6 Desember 2024, 
https://sinodegmit.or.id/kebaktian-ko-pertunjukan-om-koster. 

5 Nelly Pehiadang, “Mendialogkan Agama Kristen dan Halaika; Upaya Berteologi Secara Kontekstual” 
(Skripsi: Universitas Kristen Duta Wacana, 2019), 40-41. 

6 Elia Maggang, “Merdeka dari Gereja Three-G, Menjadi Gereja Trinitas,” dalam Gereja Orang Merdeka: 
Eklesiologi Pascakolonial Indonesia (Makassar: Yayasan OASE INTIM, 2019), 270-272. 



Tarian dalam Liturgi Bulan Budaya di GMIT sebagai Tarian Penerimaan   

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 3 

Keputusan Presiden No. 1/PNPS tahun 1965 yang menyatakan bahwa negara hanya 

mengakui enam agama yakni Kristen, Islam, Protestan, Katolik, Hindu, Buddha, dan 

Konghucu. Pada saat yang sama agama-agama leluhur atau lokal dikonversi menjadi 

agama Kristen di NTT. 

Misi konversi menggambarkan sebuah penolakan terhadap agama lokal, penulis 

menyebut dengan istilah “yang lain”. Maka dalam upaya mewujudkan penerimaan GMIT 

dan “yang lain” diejawantahkan dalam LBB. Disisi lain  LBB sebagai bingkai hospitalitas 

dan menjadi daya dorong bagi GMIT untuk penerimaan “yang lain” (agama lokal). LBB di 

tetapkan oleh sinode GMIT pada bulan Mei setiap tahun, menurut Fredrik Doeka, LBB 

menolong GMIT menjadi gereja eksistensial, anggota jemaat dapat hadir secara otentik 

dengan segala potensi diri dari kepelbagaian unsur kebudayaan. Sederhananya LBB 

adalah upaya bagi GMIT mengakui dan mengakomodasi kehadiran anggota GMIT dari 

berbagai latar belakang identitas.7 

Berdasarkan surat edaran Majelis Sinode Harian (MSH) GMIT dengan nomor 

619/GMIT/I/F/Apr/2024 tentang bahan Bahan Bulan Budaya GMIT Tahun 2024. Bahan 

LBB di bulan Mei 2024 menggunakan beberapa etnis, etnis Rote, etnis Sabu, etnis helong 

dan etnis Timor Amanatun dan Amanuban. Tema utamanya “Roh Kudus Memampukan 

Gereja Bersaksi tentang Keadilan dan Damai Sejahtera dalam Budaya”. Beberapa Jemaat-

jemaat menyambut baik LBB dan mengelaborasi beberapa bagian Liturgi dengan 

memberi muatan tradisi seperti tari-tarian, lagu pujian dan dekorasi nuansa etnis yang 

dimasukan ke dalam LBB.8 

LBB Minggu ketiga dalam nuansa etnis Rote dan memasukan tarian kebalai 

sebagai upaya memaknai kehidupan bergereja, di LBB Minggu ke-empat dalam nuansa 

multi-etnis GMIT merumuskan tentang sebuah keberagaman, pada saat yang sama 

minggu ke-empat juga dirangkaikan dengan Hari Kenaikan Yesus Kristus. Penutupan 

minggu bulan budaya di dalam LBB dibalut dalam nuansa etnis Sabu Raijua dan 

dirangkaikan dengan minggu trinitas. Penempatan beberapa Tarian di dalam LBB 

merupakan bentuk bahwa jemaat GMIT memaknai  bulan budaya sebagai penerimaan 

bagi budaya yang lain.9 

Penelitian ini berupaya untuk melihat LBB GMIT sebagai cerminan Model 

Penerimaan Paul F. Knitter yang memberi ruang penerimaan bagi “yang lain”. Sebab, 

penekanan model penerimaan berdimensi positif: keindahan, nilai, dan kesempatan 

menjadi beraneka ragam, keanekaragaman tidak dominasi, tetapi menarik dan 

menyenangkan, karena itu model ini memberikan perhatian khusus untuk menghormati 

perbedaan. Penerimaan bagi sebuah perbedaan terdapat sesuatu rahmat kehidupan dari 

 
7 Fredrik Y. A. Doeka, “Sang Musafir yang Ikut Titah Raja, dalam Gereja Eksistensial: Paradigma 

Berteologi Secara Kontekstual di Bumi Indonesia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2022), 50-53. 
8 Surat Edaran Majelis Sinode Harian GMIT, “Bahan Pelayanan Bulan Budaya GMIT 2024,” Kupang: 

Majelis Sinode GMIT 619/GMIT/I (2024), 3. 
9 Getstart-Q, “Tari-tarian dalam Ibadah Bulan Budaya dan Bahasa, 08 Desember 2024, video 

YouTube, 00:47. 

https://www.youtube.com/@getstart-Q
https://www.youtube.com/@getstart-Q


MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 4 

beberapa bagian-bagian di dalam persamaan.10  Eksplorasi Knitter mengenai model 

penerimaan, menegaskan bahwa setiap agama bukanlah sentral melainkan agama 

adalah salah satu bagian dari keberagaman yang ada.11 

Dalam upaya untuk mengeksplorasi bentuk penerimaan antara GMIT dan 

kebudayaan lokal dalam produk LBB. Produk LBB adalah bingkai kultural-linguistik, 

seperti yang dimaksudkan oleh model penerimaan Knitter dalam sebuah pendekatan 

menurut Lindbeck dalam memperlihatkan fakta bahwa, pengalaman manusia itu 

dibentuk oleh kultural (budaya) dan bahasa. Lindbeck mendefinisikan agama sebagai 

“dunia eksternal” (verbum externum), yang membentuk dan menentukan diri dan diri 

dunia, bukan ekspresi atau tematisasi dari diri yang sudah ada sebelumnya.12  

Model penerimaan Knitter menolong penulis untuk melihat cara Allah 

mengkomunikasikan diri-Nya sebuah kepelbagaian etnis dalam kehidupan ber-Gereja di 

GMIT melalui produk LBB. Rangkaian tari-tarian (kultural) dikomunikasikan ke dalam 

LBB (linguistik) merupakan bentuk penerimaan terhadap yang lain. Pada bagian 

pertama penulis menjelaskan tentang model penerimaan Paul F. Knitter dengan 

memberi fokus pada pendekatan kultural-linguistik. Kedua, memberi pemahaman atau 

menjelaskan tentang tarian–tarian di dalam LBB secara  khusus minggu ke-III etnis Rote 

dan penutupan Bulan Budaya pada minggu-VI etnis Sabu Raijua. Ketiga, pada bagian ini 

penulis melakukan analisis model penerimaan Paul F. Knitter dalam LBB sebagai bentuk 

GMIT menerima “yang lain”. 

 

2. Metode Penelitian  

Tulisan ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif untuk menganalisis dan 

mengumpulkan data dan fakta yang akurat. 13 Dengan mengumpulkan referensi dari 

artikel jurnal, buku-buku yang berkaitan tentang topik LBB di GMIT dan observasi 

penulis sebagai laku dari LBB. Data yang terkumpul dianalisis menggunakan pendekatan 

etnografi, sebab menurut Nyoman Kutha Ratna dalam studi etnografi adalah sebuah, 

analisis antropologi agama dan kebudayaan merupakan cara menuju–melalui, mengikuti 

(meta) dan jalan, cara, arah (hodos) mendekati sebuah pokok kajian.14  

Melalui analisis etnografi, menolong peneliti untuk melihat kerekatan subjek 

penelitian dan ruang kebudayaan. Karena seringkali dalam studi etnografi nilai-nilai  

kebudayaan dimaknai sebagai pola perilaku atau keyakinan budaya tertentu. Tetapi 

 
10 Paul F Knitter, Pengantar Teologi Agama-agama Terjemahan. (Yogyakarta: PT Kanisius, 2012), 

211-214. Lihat juga, George Lindbeck, The Nature of Doctrine: Religion and Theology in a Postliberal Age, 
(Louisville: Westminster John Knox Press, 1984), 16.-33. 

11 Paul F Knitter, No Other Name? A Critical Survey of Christian Attitudes Toward the World Religions, 
American Society of Missiology Series (Maryknoll: N.Y: Orbis Books, 1985), 5. 

12 Knitter, Pengantar Teologi Agama-Agama , 214-215. 
13 Alvary Exan Rerung, “Menangkal Radikalisme Agama Berdasarkan Paradigma Misi Kristen yang 

Berlandaskan Doktrin Allah Trinitas,” Sola Gratia Jurnal Teologi Biblika dan Praktika 2, no. 1 (2021),33-34. 
14 Nyoman Kutha Ratna, Metodologi Penelitian, Kajian Budaya dan Ilmu Sosial Humaniora Pada 

Umumnya (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2016), 84. 



Tarian dalam Liturgi Bulan Budaya di GMIT sebagai Tarian Penerimaan   

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 5 

etnografi yang secara mendalam dipahami sebagai metode analisis adalah sebuah 

pelaporan atau upaya mendeskripsikan karena sebagai penelitian lapangan, dimana 

seorang peneliti tinggal dan hidup bersama orang-orang yang diteliti. Pawito 

menegaskan bahwa hasil dari studi etnografi sering diimplementasikan dalam upaya 

mendeskripsikan perilaku sumber yang diteliti dalam hal ini informan. 

Di sisi lain sebagai upaya mendokumentasi situasi sosial yang diamati, pola 

aktivitas, keunikan budaya, wilaya penelitian, pengaruh ideology politik, komunikasi dll. 
15 Atas dasar kepentingan tulisan ini maka, teknik pengumpulan data melalui studi 

kepustakaan memeriksa dokumen teologi GMIT dan referensi berupa buku, jurnal, 

majalah dan semua informasi terkait LBB. Pada akhirnya tulisan ini bertujuan memberi 

penekanan pada peran LBB di GMIT sebagai objek yang diamati oleh penulis. Kemudian 

penulis mendeskripsikan makna filosofis-historis LBB sebagai bentuk penerimaan 

kepada the others yang dianalisis berdasarkan model penerimaan paul Knitter. Sebab 

penerimaan terhadap “yang lain” berangkat dari penerimaan terhadap subjek diri 

sendiri menuju pada upaya membangun hubungan saling menerima sebagai kehidupan 

orang ber-Iman dan berkebudayaan.  

 

3. Hasil dan Pembahasans 

Model Teologi Agama-agama menurut Paul Knitter 

Paul F. Knitter (selanjutnya Knitter) lahir pada 25 Februari 1939 di Chicago, 

Amerika Serikat (AS). Knitter dibesarkan oleh orang tua yang beragama Katolik Roma. 

Knitter dibesarkan dari keluarga dengan latar belakang agama Katolik Roma, orang 

tuanya adalah sosok pekerja keras yang bekerja di pinggiran kota Chicago. Knitter 

bertumbuh menjadi seorang remaja Katolik yang menempuh pendidikan sekolah dasar 

di St. Joseph.  

Pada saat menempuh pendidikan sekolah dasar, Knitter diajari oleh Suster 

sekolah St. Francis, yang kemudian membuat Knitter tidak pernah ragu tentang apapun 

bahwa Tuhan ada di mana-mana dan bagi Knitter Yesus adalah Anak Allah atau Putra-

Nya. Pada saat Knitter berusia tiga belas tahun, ia membuat sebuah keputusan yang 

mengherankan kedua orang tuanya. Knitter memutuskan bahwa Allah memanggil 

dirinya menjadi imam Katolik dan pada akhirnya ia bersekolah di sekolah Seminari atau 

Sekolah Menengah Atas (SMA). Knitter menghabiskan empat tahun dalam hidupnya 

untuk belajar dan mempersiapkan diri menjadi seorang imam.16 

Setelah empat tahun bersekolah dan mempersiapkan diri menjadi imam di 

sekolah seminari dan dua tahun masa seleksi menjadi imam atau sebagai novisiat, maka 

pada tahun 1958 keinginan terbesar Knitter terpenuhi setelah menjadi seorang 

 
15 Pawito, Penelitian Komunikasi Kualitatif (Yogyakarta: Pelangi Aksara, 2007), 149-150. 
16 Paul F Knitter, Without Buddha I Could Not Be a Christian (Oxford: Oneworld, 2011), viii. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 6 

misioner.17 Knitter tergabung menjadi anggota resmi “Devine Word Missionaries (SVD, 

singkatan dari Societas Verbi Devini).18 Setelah tergabung sebagai anggota SVD, 

perjalanan Knitter dikenal sebagai seorang teolog terkemuka dalam dialog lintas iman, 

semuanya berasal dari penelitian, dan publikasinya yang sebagian besar membahas 

tentang agama-agama. Knitter mulai membahas hal ini dan isu-isu keagamaan 

kontroversial lainnya. Pada tahun 1964, ketika ia menjadi seorang seminaris di Roma 

dan mengikuti Konsili Vatikan II ketika Gereja Katolik Roma mengungkapkan 

pandangan baru tentang adanya keselamatan di antara agama-agama lain.19 

Knitter melanjutkan karirnya dalam dunia pendidikan sampai pada tahun 1966 

Ia memperoleh lisensi teologi dari Universitas Kepausan Gregoriana di Roma.20 Pada 

tahun 1969-1972, Knitter melanjutkan studi doktoralnya di Universitas Marburg di 

Jerman. Profesor Carl Heinz Ratschow adalah dosen pembimbing Knitter ketika menulis 

disertasi yang berjudul “Menuju suatu Teologi Agama-agama Protestan”. Isi dari 

disertasinya merupakan studi kritis terhadap pemikiran beberapa tokoh salah satunya 

yang dikritiknya adalah Karl Barth yang mengatakan bahwa keselamatan hanya 

diperoleh di dalam Yesus Kristus dan hanya ada di dalam Kekristenan. Knitter kemudian 

menyatakan sikap bahwa apa yang dikatakan Barth hanya separo jalan dalam upaya 

memahami pihak yang lain.21 

Tidak berhenti sampai disitu, setelah Knitter menyelesaikan studi doktoralnya 

pada tahun 1972, Knitter kembali ke Chicago tempat di mana ia berasal dan 

mengabdikan diri sebagai dosen di Catholic Theological Union dan mengampu mata 

kuliah agama-agama. Pada tahun 1975, Knitter pindah ke Universitas Xavier di 

Cincinnati, Ohio, saat itulah Knitter mengundurkan diri sebagai anggota SVD. Di sisi lain 

Knitter menolak pemikiran gurunya Karl Rahner tentang “Kristen anonim” dan memilih 

keluar dari jalur pemikiran Rahner.22  

Knitter menulis sebuah karya buku dengan judul Introducing the Theologies of 

Religions diterbitkannya tahun 2002 di Maryknoll oleh penerbit Orbis. Pada tahun 2008 

buku ini diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia oleh Nico A. Likumahuwa dan 

diterbitkan oleh penerbit Kanisius. Pesan dari buku ini menunjukan analisis Knitter 

yang mampu mendefinisikan pandangan tentang (pendekatan) agama melalui empat 

model, yakni: 

 

 
17 Sahal Abidin Waluyo, “Study Teori Mutualisme Paul F. Knitter Dalam Hubungan Antarumat 

Beragama Di Indonesia,” RUSYDIAH: Jurnal Pemikiran Islam 2, no. 2 (2021): 155–72, 
https://doi.org/10.35961/rsd.v2i2.333. 

18 Paul F Knitter, Satu Bumi Banyak Agama: Dialog Multi-Agama dan Tanggung Jawab Global, Terj. 
Nico (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2019), 4. 

19 Stella Y.E Pattipeilohy, Keselamatan Menurut Paul. F. Knitter (Yogyakarta: Kanisius, 2015), 48. 
20 Jessica Gavilan dan Rebecca Nieto, “Makalah Paul F . Knitter , 1962-2012,” Arsip Union Theological 

Seminary, 2016, 1–11. 
21 Pattipeilohy, Keselamatan Menurut Paul. F. Knitter, 49-50. 
22 Ibid, 51. 



Tarian dalam Liturgi Bulan Budaya di GMIT sebagai Tarian Penerimaan   

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 7 

The Replacement Model (Model Penggantian) 

 Menurut John C. Simon bahwa model ini bersifat optimis karena menganggap 

realitas semua agama sudah diketahui, yaitu digantikan oleh agama Kristen.23 Model 

penggantian menghormati perbedaan yang ditemui dalam agama-agama lain, namun 

tujuannya menghilangkan dan menggantikannya dengan tradisi Kristen (eksklusivisme). 

Agama Kristen diciptakan untuk menggantikan semua agama lain. Sikap ini juga 

dominan dan pada umumnya dianut sepanjang sebagian besar sejarah agama Kristen.  

 Model penggantian menegaskan keberpihakan Allah yang menghendaki hanya 

satu agama, yaitu agama Kristen. Sederhananya bahwa kasih Allah yang universal untuk 

semua orang, namun di sisi lain kasih itu dianut oleh komunitas Kristen beraliran 

Fundamentalisme atau Evangelikalisme menjadikan kasih Allah yang universal terbatas 

pada suatu agama tertentu.24 Model pergantian atau penolakan menurut Knitter adalah 

model yang menganggap agama yang lain sesat dan tertolak.  

 

The Fulfillment Model (Model Pemenuhan) 

 Model Pemenuhan, yang bersumber pada gagasan bahwa Tuhan hadir di dalam 

agama diluar agama Kristen, akan tetapi kekristenan dalam hal ini Yesus Kristus 

berperan sebagai penyempurna agama lainnya. Simon juga menegaskan bahwa di dalam 

model ini memiliki sifat teologis yang paling mencerminkan watak teologi Katolik pra 

Konsili Vatikan II, di mana kekristenan menjadi ujung paling sempurna dari keberadaan 

agama-agama yang ada dan mengundang masuk yang lain masuk ke dalam Kristus 

Kristen.25  

 Model pemenuhan mewakili pandangan mayoritas umat Kristen saat ini, yaitu 

Gereja-Gereja “aliran utama”: Lutheran, Reformasi, Methodist, Anglikan, Ortodoks 

Yunani, dan Roma Katolik. Mereka percaya bahwa agama-agama lain memiliki nilai, 

Tuhan ada pada mereka, dan umat Kristen perlu berdialog dengan mereka, bukan 

sekadar memberitakan Injil.26 

 

The Mutuality Model (Model Mutualitas)  

Model Mutualitas memiliki prinsip yang menyatakan bahwa seluruh agama 

memiliki pondasi atau dasar yang sama, paling tidak dalam beberapa hal ada kesamaan. 

Dari sinilah yang memungkinkan adanya dialog secara mutual. Bagi Knitter, model 

mutualitas adalah cara untuk memelihara keberagaman dan perbedaan yang nyata di 

antara agama-agama. Cara untuk menjaga keberagaman mesti terdapat sebuah “aturan 

main” sehingga terjadi sebuah dialog.27 Karena bagi Knitter model ini harus 

 
23 John C. Simon, Islam yang Aku Pahami: Dari Masa Formatif Hingga Perkawinan Lintas Iman 

(Makassar: Komojoyo Press, 2022), 142. 
24 Paul F Knitter, Pengantar Teologi Agama-Agama,  21.  
25 Simon, Islam Yang Aku Pahami: Dari Masa Formatif Hingga Perkawinan Lintas Iman, 142. 
26 Knitter, Pengantar Teologi Agama-Agama, 21-22. 
27 Ibid, 131. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 8 

mengedepankan dialog yang mutual, atau dialog dua arah, yang memungkinkan kedua 

pihak harus berdialog, mendengarkan, terbuka untuk belajar dan merubah kondisi 

lingkungan yang mengancam kedua pihak.28 

 

The Acceptance Model (Model Penerimaan)  

 Model ini yang digunakan untuk menganalisis LBB did GMIT yang penulis sebut 

sebagai “Tarian Penerimaan. Karena, model ini menyambut pluralitas/keanekaragaman 

religius tanpa membangun asumsi atau prasangka pada agama-agama lain. Tidak ada 

dasar bersama bagi semua agama, namun ada tempat yang lebih besar untuk berdialog 

dalam asumsi yang sama bahwa keselamatan Allah bagi semua agama. Simon 

menegaskan bahwa model penerimaan yang ditawarkan oleh Knitter secara sederhana 

bertujuan untuk menciptakan kebersamaan di dalam keberagaman antara agama-

agama, dan menerima perbedaan-perbedaan yang menjadi ringkasan penting dalam 

model penerimaan.29 Secara konseptual model penerimaan menganggap bahwa 

perbedaan antar agama bukan hanya pada bahasa, melainkan, lebih jauh lagi, 

menyangkut tujuan terakhir dan “pemenuhan” dalam setiap agama. Agama-agama 

bukan hanya berbeda dalam bentuk, tetapi juga berbeda dalam tujuan dan keselamatan. 

 Stella Y.E Pattipeilohy, di dalam bukunya yang berjudul Keselamatan Menurut 

Paul Knitter mengatakan bahwa Knitter sebelum mengenal empat model ini, ia berada 

pada jembatan Eksklusivisme, Inklusivisme dan Pluralisme. Pada saat menemukan 

empat model ini (Replacement, Fulfillment, Mutuality dan Acceptance), Knitter bergerak 

melampaui tiga jembatan yang dianut sebelumnya.30 Harapan terbesar Knitter adalah 

ketika melihat realitas kemajemukan dan keberagaman agama dalam kehidupan 

manusia, maka yang perlu menjadi fokus bersama oleh setiap agama adalah saling 

melengkapi dan memperkaya satu dengan yang lain. Harapan yang sama oleh Knitter 

melalui empat model ini adalah bukan untuk mendamaikan semua pihak yang menganut 

empat model ini, tetapi tujuan Knitter ketika meringkas dan menggambarkan model-

model ini adalah supaya para pembaca dapat menentukan posisi yang tepat bagi 

masing-masing pribadi.31  

 Model penekanan selain memberi penekanan tentang keberagaman agama, 

Knitter juga menganalisis secara apik model ini dengan melihat keberagaman agama 

atau kepercayaan lokal. Sehingga model penerimaan berada dalam upaya untuk 

mengkonseptualisasikan agama. Maka, bagi Knitter yang dipengaruhi oleh Lindbeck 

tentang pendekatan kultural-linguistik. Model penerimaan mesti melihat “kerangka atau 

media kultural dalam hal bahasa yang membentuk keseluruhan hidup dan pikiran 

manusia”. Artinya bahwa pendekatan kultural-linguistik dalam pemahaman Knitter 

 
28 Knitter, Pengantar Teologi Agama-agama, 130. 
29 Simon, Islam yang Aku Pahami: Dari Masa Formatif Hingga Perkawinan Lintas Iman, 145. 
30 Pattipeilohy, Keselamatan Menurut Paul. F. Knitter, 54. 
31 Knitter, Pengantar Teologi Agama-Agama, 2. 



Tarian dalam Liturgi Bulan Budaya di GMIT sebagai Tarian Penerimaan   

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 9 

menolong model penerimaan untuk mendalami “narasi-narasi” yang terdapat di dalam 

agamanya dan kepercayaan lokal secara khusus dan agama lain secara umum.    

Model penerimaan berangkat dari kerangka dialog self, sebab posisi diri sebagai 

(Gereja) menentukan upaya teologis dan praksis dalam konteks tertentu. Model ini 

menegaskan tentang kehidupan “beragama” yang menempuh batasan menuju pada 

penerimaan. Sebab bahasa penerimaan adalah kata kerja yang terbuka untuk menerima 

perbedaan. Ideologi yang melatarbelakangi ini adalah passing over to coming back. 

Pasing over dari ruang doctrinal coming back menuju refleksi keberagaman. Jadi yang 

dimaksudkan dalam model ini adalah bahasa, budaya dan kearifan lokal menjadi sebuah 

ruang praksis penerimaan. 

 

GMIT Merumuskan Penerimaan terhadap “yang lain” 

Menurut Emanuel Martasudjita, kata “Liturgi” berasal dari Bahasa Yunani 

Leitourgia. Kata leitourgia berarti ‘kerja’ atau ‘pelayan’ yang dibaktikan bagi 

kepentingan bangsa.32 Dalam masyarakat Yunani Kuno, Leitourgeo diimplementasikan 

sebagai aktivitas bekerja untuk kepentingan rakyat atau kepentingan umum, sebagai 

lawan kata dari bekerja untuk kepentingan sendiri. Orang yang berbuat Litourgeo 

disebut sebagai leitourgia yang artinya melakukan sebuah upacara kepada para dewa. 

Dari serapan kata ini kemudian gereja hari ini menggunakan kata liturgi untuk kata 

ibadah.33  

Paus Pius XII menggunakan kata liturgi dalam ensikliknya dengan penyebutan 

“Mediator Dei” yaitu “Tubuh Mistik Yesus Kristus”. Mediator Dei menekankan bahwa 

Kristus sebagai sentrum atau pelaku utama dari Liturgi. Tanpa Kristus tidak ada Liturgi 

dan Gereja.34 Oleh karena itu, gereja dan liturgi tidak bisa dipilah menjadi dua bagian 

yang berbeda. Tetapi, liturgi dapat disesuaikan menurut kebutuhan konteks gereja 

setempat. Rasid Rachman menyebutnya sebagai kategori indigenisasi yang memberikan 

kesempatan peranan dari unsur-unsur seni budaya setempat, seperti musik, tarian, tata 

suara dan tata gerak. Hal ini bertujuan agar suasana timbal-balik warga jemaat 

menghayati ibadah yang bernuansa etnis dalam liturgi dan sesuai dengan kekhasan 

budaya setempat.35 

PPE GMIT merumuskan tentang 5 panca tugas GMIT (koinonia, marturia, 

diakonia, liturgia dan oikonomia). Secara khusus panca GMIT kelima tentang “liturgia” 

yang dirumuskan di dalam PPE GMIT poin B tentang “Panca Pelayanan GMIT”  pasal 7d: 

“Liturgi yang dimaksudkan adalah tata  ibadah,  yang  mesti menolong anggotanya 
untuk  mendapatkan pengalaman bersama Allah dalam keheningan  dan sekaligus 

 
32 E. Martasudijita, Pengantar Liturgi-Makna, Sejarah dan Teologi Liturgi (Yogyakarta: Kanisius, 

1999), 18. 
33 Andar Ismail, Selamat Melayani Tuhan: 33 Renungan Tentang Pelayanan (Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 2001). 
34 Antonius Marius Tangi, Liturgi Sumber dan Puncak Kehidupan (Diktat) (Flores: Ladelero, 2007), 5. 
35 Rasid Rachman, Pembimbing ke dalam Sejarah Liturgi (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2010), 200-201. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 10 

mengekspresikan hubungan mereka dengan  Allah dalam hidup sehari-hari. Setiap 
jemaat GMIT dalam  berbagai konteks sosial dan budaya perlu mengembangkan  
tata ibadah kontekstual yang menjawab kebutuhan ……”36 
 

Pada Sidang Majelis Sinode (GMIT) ke-31 di Jemaat GMIT Pola,  Tribuana, 

Kalabahi, Alor menetapkan bulan Mei sebagai bulan budaya dan bahasa. Berdasarkan 

keputusan Majelis Sinode Gereja Masehi Injili di Timor dengan nomor  14/TAP/SIN-

GMIT/XXXI/2007 tentang “Peraturan Ibadah dan Atribut”. Memori penjelasan pada 

keputusan ini menjelaskan tentang peraturan ibadah dan atribut gereja, dalam bab II: 2, 

point b, 1 dijelaskan, bahwa bulan Mei adalah Bulan Budaya dan Bahasa dalam lingkup 

pelayanan GMIT.37 

 Haluan Kebijaksanaan Umum Pelayanan Gereja Masehi Injili di Timor (HKUP 

GMIT) Periode 2020 – 2023. Khusunya poin implementasi misi GMIT yang tertuang 

dalam poin keempat dari panca pelayanan GMIT yakni isu strategis keempat dari misi 

liturgia disebutkan bahwa: 

“Pemanfaatan bahasa daerah, simbol dan atribut budaya etnik dan budaya 
kontemporer ke dalam liturgi… memperkuat basis pemanfaatan bahasa daerah, 
simbol dan atribut budaya sebagai komponen liturgi [tujuan]… memperkuat 
liturgia kontekstual GMIT melalui pemanfaatan makna simbol dan atribut budaya 
dalam bingkai kebutuhan teologi [sasaran] … memperkuat kualitas persekutuan 
melalui pemanfaatan kearifan budaya dengan tetap mengarah kepada Kerajaan 
Allah.”38 
 

Maka secara sederhana dapat dipahami bahwa GMIT memberi kebebasan bagi 

warga jemaat untuk mengatur ibadah/liturgi sesuai dengan konteks GMIT yang 

multikultural. 

Keputusan Sidang Majelis Sinode GMIT memberi ruang bagi banyak anggota 

GMIT di tingkat klasis maupun jemaat untuk mengeksplorasi suasana ibadah minggu 

dalam balutan etnis kebudayaan. Serta langka antisipasi GMIT dalam merespon 

ketegangan bahwa agama Kristen bukan substitusi agama suku. Di sisi lain LBB 

merupakan Ruang bagi GMIT merumuskan tarikan antara global dan lokal. Rencana 

Induk Pelayanan (RIP) GMIT 2011-2030 sebagai rumusan yang moderat untuk menjadi 

wasit dalam ketegangan antara universal dengan individual, ketegangan antara 

modernisasi dengan tradisi dan ketegangan antara spiritual dengan material.39 

Henderikus Nayuf menegaskan bahwa budaya lokal memiliki strategi dalam 

menghadapi aneksasi budaya luar atau ketegangan-ketegangan antara Injil dan Budaya. 

 
36 Sinode GMIT, Pokok-pokok Eklesiologi GMIT (Kupang: Sinode GMIT, 2015), 32. 
37 Ketetapan Sinode Gereja Masehi Injili di Timor Nomor 14/TAP/SIN-GMIT/XXXI/2007 Tentang 

Peraturan Ibadah dan Atribut (Kupang: Majelis Sinode GMIT, 2007), 4-5. 
38 Sinode GMIT, Haluan Kebijaksanaan Umum Pelayanan Gereja Masehi Injili di Timor (HKUP GMIT) 

Periode 2020 – 2023 (Kupang: Majelis Sinode GMIT, 2019), 47. 
39 Rencana Induk Pelayanan Gereja Masehi Injili di Timor (RIP GMIT) 2011 – 2030 & Haluan 

Kebijaksanaan Umum Pelayanan Gereja Masehi Injili di Timor (HKUP GMIT) 2015 – 2019, (Kupang: 
Majelis Sinode GMIT, 2016), 8. 



Tarian dalam Liturgi Bulan Budaya di GMIT sebagai Tarian Penerimaan   

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 11 

Nayuf memberi penekanan bahwa budaya lokal memiliki daya tahan terhadap narasi 

lain di luar narasi yang mereka kenal dan hidupi. Rumusan yang dikembangkan oleh 

GMIT adalah relasi yang saling mentransformasi timbal-balik antara injil dan 

kebudayaan atau  global dan lokal.40 Transformasi yang dimaksudkan oleh Mery 

Kolimon sebuah upaya sadar dan aktif untuk mengintegrasikan sumber-sumber 

identitas yang berbeda (identitas budaya [tradisional-modern], agama dan politik).41 

Pemikiran Knitter memiliki daya tarik menarik dengan PPE GMIT, sebab bagi 

Knitter dalam model penerimaan adalah gerakan dua tangan Allah yang merangkul 

semesta. Inisiatif Ilahi yang menghampiri manusia dan memberi sebuah pemodelan bagi 

manusia atau agama untuk menerima sebuah perbedaan sebagai keluarga Allah. 

Sedangkan pemahaman GMIT bahwa Karya penyelamatan Allah melampaui “tembok-

tembok” gereja. Sebagai Pemilik misi, Allah berkuasa untuk mendatangkan damai 

sejahtera dan keselamatan bagi seluruh ciptaan-Nya. Karena itu misi gereja adalah 

menyaksikan kasih dan anugerah Allah kepada dunia dan isinya. Pandangan ini 

menentukan sikap gereja terhadap budaya, agama-agama, dan berbagai realita di mana 

gereja hidup dan melayani.42 

 

Tari-tarian dalam Liturgi Bulan Budaya (LBB) 

Posisi GMIT dan Budaya Lokal menjadi bagian yang dirumuskan dalam  Pokok-

pokok Eklesiologi GMIT. Penekananya difokuskan pada pengembangan eklesiologi GMIT 

yang perlu untuk mempertimbangkan dan mengupayakan antara agama Kristen (GMIT) 

dan Budaya Lokal memiliki hubungan yang mutual (timbal-balik). Jika, posisi GMIT dan 

budaya lokal tidak diperhitungkan secara serius dalam pengembangan teologi 

khususnya eklesiologi GMIT, maka gereja ini akan tetap menjadi ‘tanaman dalam pot’ 

dari gerakan-gerakan zending seabad lampau.43  

Keseriusan menggumuli konteks budaya (lokal maupun global) GMIT 

menggunakan metafora keluarga Allah (familia Dei): 

“….  yang dicirikan oleh keragaman suku bangsa, kebudayaan, sejarah dan 
geografis baik dalam bentuk kepulauan maupun perairan/ kelautan. Fenomena-
fenomena geo sosio-budaya ini mewujud dalam komunitas-komunitas etnis yang 
telah berakar dalam jemaat GMIT. Dalam komunitas-komunitas etnis itu, 
hubungan darah dan marga sebagai sistem sosial dan berbagai adat-istiadat 
sebagai sistem nilai budaya serta bahasa yang berbeda-beda merupakan kekhasan 
dan keunikan. Pada satu sisi, komunitas-komunitas etnis itu memiliki  identitas 
yang jelas dan juga menerima etnis yang berbeda dari komunitas mereka.  Oleh 

 
40 Henderikus Nayuf, “Pemahaman GMIT Dalam Pokok–pokok Eklesiologi Gereja Masehi Injili di 

Timor (PPE GMIT) Tentang Budaya Lokal, Ilmu Pengetahuan dan Teknologi Berdasarkan Perspektif 
Glokalisasi,” SOPHIA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 4, no. 1 (2023): 62–77, 
https://doi.org/10.34307/sophia.v4i1.153. 

41 Mery Kolimon, Misi Pemberdayaan: Perspektif Teologi Feminis (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2022), 
320-321. 

42 PPE GMIT, 31 
43 GMIT, Pokok-Pokok Eklesiologi GMIT, 41-42. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 12 

karena itu, komunitas-komunitas etnis itu bersifat inklusif. Pada sisi yang lain, 
keunikan dan perbedaan budaya ini merupakan khasanah kekayaan yang 
mewarnai konteks GMIT.”44 
 

Menurut Guntur Andika dan Maria Rosa Sihombing keseriusan ini akan 

memampukan GMIT menghasilkan sebuah eklesiologi yang kontekstual. Konstruksi 

eklesiologi GMIT yang melibatkan dialog timbal balik antara teks dan konteks adalah 

bentuk dari kesadaran bahwa Allah bekerja juga di dalam dan melalui realitas budaya 

lokal.45 Karena itu GMIT mengemban tugas untuk ikut merawat budaya lokal termasuk 

tari-tarian lokal yang diimplementasikan dalam LBB sebagai bagian dari perawatan 

identitas kristiani-lokal. 

Anggota GMIT di tingkat jemaat menafsirkan secara mandiri rumusan LBB, serta 

memberikan sentuhan kreativitas sesuai kebutuhan jemaat masing-masing yang 

mengimplementasi beberapa tarian di dalam Liturgi Bulan Budaya. Melalui Unit 

Pembantu Pelayanan Teologi dan Liturgi mengeluarkan tata ibadah Bulan Budaya tahun 

2024. 

Minggu ke-III, 12 Mei 2024 dalam balutan Etnis Rote Ndao yang memadukan 

tarian kebalai ke dalam tata ibadah. Minggu ke-III LBB dirangkaikan dengan Minggu 

Penantian Roh Kudus. Muatan Tarian kebalai yang dituangkan dalam LBB memberi 

pemaknaan bahwa Tarian Kebalai adalah ruang hospitality antar sesama manusia dan 

memberi pesan pastoral sekaligus penghiburan dan kekuatan kepada keluarga yang 

berduka, agar tidak terlalu berlarut dalam kesedihan. 

GMIT memaknai Allah yang menyertai gereja dalam melaksanakan tujuan Allah 

dalam kehidupan pelayanan gerejawi. Yohanes dengan ilham Roh Kudus menjelaskan 

dalam tulisannya bahwa Roh Kudus adalah pengganti Yesus di atas muka bumi yang 

akan menjadi penolong (Parakletos) Yohanes 14:16.Yesus  setelah menyelesaikan misi 

penebusanNya akan kembali ke sorga, maka Yesus memberi penolong bagi umat-Nya 

yaitu Roh Kudus. Sehingga, dapat disimpulkan bahwa salah satu peran roh kudus adalah 

memberi penguatan dan penolong bagi orang percaya.46 

Tarian Kebalai yang di balut dalam LBB minggu ke-III memberi makna bahwa 

GMIT hadir sebagai wadah persekutuan yang memberikan daya dorong dalam 

pertumbuhan Iman. Dalam masa penantian Roh Kudus anggota GMIT mesti melayani 

satu dengan yang lain, memberi penguatan bagi mereka yang rapuh. Tarian Kebalai 

sebagai implementasi dari pesan pastoral LBB minggu ke-III di GMI. Sebab, Tarian  

Kebalai merupakan tarian penguatan bagi keluarga yang mengalami dukacita. 

 
44 GMIT, Pokok-pokok Eklesiologi GMIT, 5. 
45 Andika Guntur Roh Alan dan Maria Rosa Sihombing, “Liturgi Bulan Budaya sebagai Upaya 

Transformasi Misi Kristen yang Kontekstual di Gereja Masehi Injili di Timor (GMIT),” ICHTUS:Jurnal 
Teologi dan Pendidikan Kristiani 5, no. 2 (2024): 62–72. 

46 Marciano Antaricksawan Waani and Ester Riyanti Supriadi, “Konfirmasi Teologis Peran Roh Kudus 
dalam Pelayanan Gerejawi,” Charistheo: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 1, no. 1 (2021): 37–
53. 



Tarian dalam Liturgi Bulan Budaya di GMIT sebagai Tarian Penerimaan   

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 13 

Penutupan Bulan Budaya pada minggu-VI dalam balutan Etnis Sabu Raijua. 

Tarian yang dielaborasi dalam LBB dan dirangkaikan dengan penutupan Bulan Budaya 

adalah tarian pedo’a. Penutupan Bulan Budaya di GMIT dirangkaikan dengan minggu 

Trinitas dengan tema “Menyaksikan Yesus sebagai Sumber Hidup”. Ceunfin dan Maria 

Klara, mengatakan bahwa tarian Pedo’a biasanya dibawakan oleh masyarakat Sabu 

Raijua sebagai ungkapan rasa syukur dan  gembira kepada Tuhan maupun Leluhur atas 

hasil panen yang diperolehnya.47 

Tarian Pedo’a merupakan tarian yang dilakukan secara masal dan bisa dilakukan 

semua orang, baik pria maupun wanita oleh semua lintas generasi. Dalam tarian pedo’a  

adalah bentuk masyarakat sabu mendekatkan diri kepada Tuhan melalui ungkapan rasa 

syukur atas nikmat yang diberikan Tuhan kepada mereka.  Selain itu Tarian Pedo’a juga 

merupakan salah satu media untuk mempererat persatuan dan kebersamaan mereka. 

Hal tersebut bisa dilihat dari bentuk tarian ini, di mana mereka berkumpul dan menari 

bersama tanpa membedakan gender maupun status sosial mereka. 

Tema penutupan Bulan Budaya di GMIT adalah Menyaksikan Yesus sebagai 

Sumber Hidup. Sebagai bentuk  bahwa GMIT memaknai minggu Trinitas, tarian Pedo’a 

mengkomunikasikan makna bahwa Tritunggal mempersatukan dan mempererat tali 

persaudaran anggota GMIT yang sangat kompleks dalam kepelbagaian. Tarian pedo’a 

adalah bentuk tarian ucapan syukur dan kesaksian anggota GMIT kepada Tritunggal atas 

anugerah keberagaman budaya di GMIT bahwa GMIT menjadikan Bulan  Budaya sebagai 

sarana perjumpaan yang memberi dampak bagi warga GMIT dalam memaknai 

kehidupan yang bersumber dari Tritunggal. 

 

Tarian Penerimaan terhadap “yang lain” dalam Liturgi Bulan Budaya (LBB) GMIT 

Kesadaran warga jemaat GMIT akan kepelbagaian suku dan budaya dalam 

kehidupan bergereja menjadi daya dorong. Momentum bulan budaya adalah cara 

menghadirkan ruang bagi Budaya. Implementasi tersebut dalam LBB yang bentuknya 

adalah tari-tarian yang mengkomunikasikan nilai-nilai budaya yang baik (positif) untuk 

digunakan sebagai alat kesaksian GMIT untuk menyatakan kasih, keadilan, kebenaran 

dan damai sejahtera 

Merujuk pada model penerimaan Knitter bahwa untuk menerima “yang lain” dari  

posisi diri sendiri.  Sebab konteks pelayanan GMIT yang berada di sekitar wilayah Nusa 

Tenggara Timur, yang berarti cakupan wilayah GMIT masuk dalam setiap pulau-pulau 

yang secara kultural berbeda. Seperti beberapa pulau besar yang digambarkan dalam 

HKUP GMIT48 Pulau Flores, Pulau Alor, Pulau Rote, Pulau Timor, Pulau Semau dan Pulau 

 
47 Maria Klara Amarilis Citra Sinta Dewi Tukan Flora Ceunfin, “Analysis of the Musical Form of Kedu ’ 

e as an Accompaniment of East Sabu Ethnic Padoa Dance at Le Lowe Wini Studio,” Jurnal Ilmu 
Pengetahuan dan Karya Seni Jurnal Ekspresi Seni 22, no. 1 (2020): 100–109, https://journal.isi-
padangpanjang.ac.id/index.php/Ekspresi/article/view/1035/527. 

48 HKUP artinya Haluan Kebijaksanaan Umum Pelayanan. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 14 

Sabu (NTT dan Sumbawa).49 Di sisi lain PPE GMIT menegaskan bahwa sebagai upaya 

menerima yang lain berada pada konteks pemaknaan GMIT tentang hubungan dengan 

agama lain (Islam, Hindu, Budha, Kong Hu Cu, dan agama-agama suku).50 

Menerima yang lain dari budaya dan bahasa (kultural-linguistik), oleh karena itu 

LBB adalah praksis penerimaan. Upaya GMIT mengelaborasi tarian-tarian dalam LBB 

sebagai bentuk memahami budaya lokal dengan merayakan bulan Budaya dengan 

menghidupi budaya pada level performance (artefak): hal-hal fisik yang kelihatan, 

misalnya pakaian adat, rumah adat, alat musik, bahasa, ritus, makanan khas dan secara 

khusus tari-tarian.51 

Tarian Pedo’a dan tarian  Kebalai dalam LBB adalah bentuk GMIT mengakui 

keberadaan dan eksistensi masyarakat Sabu Raijua. Sebab tarian Pedo’a dan tarian  

Kebalai mencerminkan kehidupan masyarakat Sabu yang hidup dalam bingkai 

kerukunan. Selain itu, tarian Pedo’a dan tarian  Kebalai juga menjunjung tinggi relasi 

antara sesama manusia dan relasi dengan Allah. Gambaran penerimaan GMIT terhadap 

budaya lokal  terimplementasi dalam tarian Pedo’a dan tarian  Kebalai. Penghayatan dan 

pengamalan akan perwujudan iman yang sempurna mencakup seluruh aspek kehidupan 

manusia, lahir dan batin. Penghayatan akan nilai-nilai Kristen dan iman serta kasih 

kepada Allah hanya bisa melalui aksi nyata yang dilakukan secara kontekstual bersama 

orang-orang percaya dalam lingkungan kehidupan.   

Tarian Pedo’a dan tarian  Kebalai dalam LBB sebagai tarian penerimaan 

mengkomunikasikan makna Hospitalitas-Pneumatologi. Sebab dalam memahami  tarian  

Kebalai tentang makna pastoral seseorang yang berada dalam kerapuhan, dalam 

momentum LBB minggu ke-III di GMIT tentang hari penantian Roh Kudus adalah sebuah 

bentuk penantian akan keramahtamahan yang bersumber dari roh kudus. Sebab, Roh 

Kudus adalah pemberi kehidupan bagi ciptaan untuk kemudian dapat berpartisipasi 

dalam kehidupan Ilahi. Sederhananya dalam penerimaan atau ramah terhadap yang lain 

sebagai upaya menerima partikularitas agama-agama lain tidak mungkin terelakkan.  

Hospitalitas-Pneumatologi warga GMIT sedang memaknai sebuah Dialog kepada 

agama-agama lain semestinya berorientasi kepada prinsip penerimaan atas kesadaran 

bahwa dua pihak dalam ruang dialog adalah kepribadian yang berbeda, sehingga wadah 

penerimaan dan refleksi kritis terhadap personal masing-masing adalah jalan menuju 

sebuah kedamaian.52 Di sisi lain warga GMIT sedang merajut kembali keretakan 

hubungan antara Injil dan Kebudayaan melalui LBB. Sebagaimana Joas Adiprasetya 

 
49 Majelis Sinode GMIT, Haluan Kebijaksanaan Umum Pelayanan GMIT (HKUP GMIT) 2024-2027 

(Kupang: Sinode GMIT, 2023), 32. 
50 Sinode GMIT, “GMIT dan Agama-agama Lain,” in Pokok-pokok Eklesiologi GMIT (Kupang: Sinode 

GMIT, 2015), 39-40. 
51 GMIT, “Bahan Pelayanan Bulan Budaya GMIT 2024.”, 2. 
52 Martin Lukito Sinaga, Beriman dalam Dialog: Esai-esai tentang Tuhan dan Agama (Jakarta: BPK 

Gunung Mulia, 2018), 73-74. 



Tarian dalam Liturgi Bulan Budaya di GMIT sebagai Tarian Penerimaan   

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 15 

menjelaskan bahwa dengan membuka dua lengan (Perichoresis)53 secara bersamaan 

seperti posisi berpelukan tetapi tujuannya untuk menerima subjek lain masuk, 

kemudian menutup kembali lengan itu dan kemudian kembali membuka lengan untuk 

melepaskan subjek itu pergi menjadi dirinya.  LBB syarat makna akan penerimaan 

dalam LBB, sebab dengan menjalankan LBB warga GMIT berada pada posisi bahwa Roh 

Kudus akan merangkul semua di dalam semua (Bdk. 1 Korintus 15:28). 

 

4. Kesimpulan 

Perayaan Bulan Budaya di GMIT merupakan bentuk penerimaan terhadap 

kebudayaan lokal (yang lain) yang terimplementasi dalam produk LBB dan 

mengakomodir tari-tarian. Penulis menyebutnya sebagai tari-tarian penerimaan bagi 

yang lain di GMIT. Sebab, untuk menerima yang berbeda langkah awal adalah 

memahami yang berbeda atau yang lain dari posisi diri sendiri. LBB adalah bentuk GMIT 

memahami yang lain dari peziarahan iman Kristen untuk menerima yang lain dalam 

ruang lokalitas. Model penerimaan Knitter dalam tulisan ini mengusung kepentingan 

kerajaan Allah. Melihat konsep liturgi GMIT yang berada pada tujuan “tata ibadah” tetapi 

dengan dibingkai estetika tarian local wisdom (kearifan lokal). Maka liturgi yang 

digunakan GMIT dapat dimaknai sebagai upaya menerima yang lain, yang berbeda 

dalam konteks keberagaman suku, budaya dan bahasa di GMIT. 

 

Referensi 

Adiprasetya, Joas. An Imaginative Glimpse: Tritunggal dan Agama-Agama. Jakarta: BPK 

Gunung Mulia, 2021. 

Bola, Paul. “Kebaktian Ko Pertunjukan? – Om Koster.” SinodeGMIT.Com. Accessed 

December 6, 2024. https://sinodegmit.or.id/kebaktian-ko-pertunjukan-om-koster. 

Flora Ceunfin, Maria Klara Amarilis Citra Sinta Dewi Tukan. “Analysis of the Musical 

Form of Kedu ’ e as an Accompaniment of East Sabu Ethnic Padoa Dance at Le Lowe 

Wini Studio,” Jurnal Ilmu Pengetahuan Dan Karya Seni Jurnal Ekspresi Seni 22, no. 1 

(2020): 100–109. https://journal.isi-

padangpanjang.ac.id/index.php/Ekspresi/article/view/1035/527. 

GMIT, Majelis Sinode Harian. “Bahan Pelayanan Bulan Budaya GMIT 2024.” Majelis 

Sinode GMIT 619/GMIT/I (2024). 

GMIT, Sinode. “GMIT dan Budaya Lokal.” In Pokok-pokok Eklesiologi GMIT, 40–42. 

Kupang: Sinode GMIT, 2015. 

GMIT, Sinode. “GMIT dan Agama-agama Lain” In Pokok-pokok Eklesiologi GMIT, 39-40. 

Kupang: Sinode GMIT, 2015. 

_______. Haluan Kebijaksanaan Umum Pelayanan Gereja Masehi Injili di Timor (HKUP 

 
53 Joas Adiprasetya, An Imaginative Glimpse: Tritunggal dan Agama-agama (Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 2021), 157-158. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 5, No 1 (Juni 2025) 

 

 

Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 16 

GMIT) Periode 2020 – 2023. Kupang: Majelis Sinode GMIT, 2019. 

Ismail, Andar. Selamat Melayani Tuhan: 33 Renungan Tentang Pelayanan. Jakarta: BPK 

Gunung Mulia, 2001. 

Ketetapan Sinode Gereja Masehi Injili di Timor Nomor 14/TAP/SIN-GMIT/XXXI/2007 

Tentang Peraturan Ibadah dan Atribut.” Kupang, 2007. 

Knitter, Paul F. Pengantar Teologi Agama-agama. Yogyakarta: Kanisius, 2008. 

Knitter, Paul F. No Other Name? A Critical Survey of Christian Attitudes Toward the World 

Religions, American Society of Missiology Series. Maryknoll: N.Y: Orbis Books, 1985. 

_______. Pengantar Teologi Agama-Agama. Terjemahan. Yogyakarta: PT Kanisius, 2012. 

_______. Satu Bumi Banyak Agama: Dialog Multi-Agama Dan Tanggung Jawab Global. Terj. 

Nico. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2019. 

_______. Without Buddha I Could Not Be a Christian. Oxford: Oneworld, 2011. 

Kolimon, Mery. Misi Pemberdayaan: Perspektif Teologi Feminis. Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 2022. 

Maggang, Elia. “Merdeka dari Gereja Three-G, Menjadi Gereja Trinitas.” In Gereja Orang 

Merdeka: Eklesiologi Pascakolonial Indonesia. Makassar: Yayasan OASE INTIM, 

2019. 

Majelis Sinode GMIT. Haluan Kebijaksanaan Umum Pelayanan GMIT (HKUP GMIT) 2024-

2027. Kupang: Sinode GMIT, 2023. 

Martasudijita, E. Pengantar Liturgi-Makna, Sejarah dan Teologi Liturgi. Yogyakarta: 

Kanisius, 1999. 

Meko, Ayub U.I. “Kata Pengantar.” In Gereja Eksistensial: Paradigma Berteologi Secara 

Kontekstual di Bumi Indonesia. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2022. 

Nayuf, Henderikus. “Pemahaman GMIT dalam Pokok – Pokok Eklesiologi Gereja Masehi 

Injili di Timor (PPE GMIT) Tentang Budaya Lokal, Ilmu Pengetahuan dan Teknologi 

Berdasarkan Perspektif Glokalisasi.” SOPHIA: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen 

4, no. 1 (2023): 62–77. https://doi.org/10.34307/sophia.v4i1.153. 

_______. “Tarian ‘Langit-Bumi’ Refleksi Pelayanan Bulan Bahasa dan Budaya di Gereja 

Masehi Injili di Timor.” Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity (JIREH) 1, no. 2 

(2019): 127–38. https://doi.org/10.37364/jireh.v1i2.18. 

Nieto, Jessica Gavilan dan Rebecca. “Makalah Paul F . Knitter , 1962-2012.” Arsip Union 

Theological Seminary, 2016, 1–11. 

Pattipeilohy, Stella Y.E. Keselamatan Menurut Paul. F. Knitter. Yogyakarta: Kanisius, 

2015. 

Pawito. Penelitian Komunikasi Kualitatif. Yogyakarta: Pelangi Aksara, 2007. 

Pehiadang, Nelly. “Mendialogkan Agama Kristen dan Halaika; Upaya Berteologi Secara 

Kontekstual.” Universitas Kristen Duta Wacana, 2019. 

Rachman, Rasyid. Pembimbing Kedalam Sejarah Liturgi. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

2010. 

Ratna, Nyoman Kutha. Metodologi Penelitian, Kajian Budaya dan Ilmu Sosial Humaniora 



Tarian dalam Liturgi Bulan Budaya di GMIT sebagai Tarian Penerimaan   

 
Copyright© 2025; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 17 

pada Umumnya. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2016. 

Rerung, Alvary Exan. “Menangkal Radikalisme Agama Berdasarkan Paradigma Misi 

Kristen yang Berlandaskan Doktrin Allah Trinitas,” Sola Gratia Jurnal Teologi Biblika 

dan Praktika 2, no. 1 (2021). 

Sihombing, Andika Guntur Roh Alan dan Maria Rosa. “Liturgi Bulan Budaya Sebagai 

Upaya Transformasi Misi Kristen Yang Kontekstual Di Gereja Masehi Injili Di Timor 

(GMIT).” ICHTUS:Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani 5, no. 2 (2024): 62–72. 

Simon, John C. Islam Yang Aku Pahami: Dari Masa Formatif Hingga Perkawinan Lintas 

Iman. Makassar: Komojoyo Press, 2022. 

Sinaga, Martin Lukito. Beriman dalam Dialog: Esai-Esai Tentang Tuhan dan Agama. 

Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2018. 

Singgih, Emanuel Gerrit. Mengantisipasi Masa Depan: Berteologi dalam Konteks di Awal 

Milenium III. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2000. 

Tangi, Antonius Marius. Liturgi Sumber dan Puncak Kehidupan (Diktat). Flores: Ledalero, 

2007. 

Tungga, Ifana. “Bahasa Daerah dalam Misi Gereja: Suatu Tinjauan Misiologis terhadap 

Penggunaan Bahasa Amarasi dalam Pelayanan di Jemaat GMIT Pniel Tefneno 

Koro’oto Klasis Amarasi Timur.” Universitas Kristen Artha Wacana, 2021. 

Waani, Marciano Antaricksawan, and Ester Riyanti Supriadi. “Konfirmasi Teologis Peran 

Roh Kudus dalam Pelayanan Gerejawi,” CHARISTHEO: Jurnal Teologi dan Pendidikan 

Agama Kristen 1, no. 1 (2021): 37–53. https://doi.org/10.54592/jct.v1i1.4. 

Waluyo, Sahal Abidin. “Study Teori Mutualisme Paul F. Knitter dalam Hubungan 

Antarumat Beragama di Indonesia,” RUSYDIAH: Jurnal Pemikiran Islam 2, no. 2 

(2021): 155–72. https://doi.org/10.35961/rsd.v2i2.333. 

 
 


