
 
 Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 103  

 

 

MODERASI BERAGAMA DAN AKULTURASI AGAMA BUDAYA: Sebuah 
Dinamika Hidup Beragama di Tana Toraja 
    

Gayus Darius1*, Safril2 

Institut Agama Kristen Negeri Toraja1,2 

1Gayus@iakn-toraja.ac.id 

 
Abstract: Conflicts driven by religious backgrounds or those claiming to represent 
religion pose significant threats, especially in societies that are highly diverse in terms of 
culture, ethnicity, race, and religion. In the Toraja community, the acculturation of 
religion and culture, along with religious moderation, serve as two models of religious 
practice to address religious conflicts. This study employs a descriptive qualitative 
research method, focusing on the values developed through the approaches of religious 
moderation and religious-cultural acculturation. The findings of this research reveal that 
religious moderation can be integrated with local culture, particularly the value of 
"karapasan," which aligns with the concept of religious moderation focused on humanity 
and the public good. Meanwhile, the religious-cultural acculturation approach is more 
dominant in seeking universal values without relying solely on religion as the moral 
framework. The socio-cultural approach creates universal values that are acceptable to 
both Christian and Muslim communities. In this context, it is evident that religion is not in 
conflict with culture; rather, both can interact and form a dialogue to achieve religious 
harmony in life. 
 
Keywords: Religious-cultural acculturation, religious moderation, religious life harmony 
 
Abstrak: Konflik yang dipicu oleh latar belakang keagamaan atau yang 
mengatasnamakan agama memang membawa ancaman yang cukup besar apalagi 
dalam masyarakat yang sangat majemuk. Majemuk dalam budaya, suku, ras maupun 
agama. Di dalam masyarakat Toraja, akulturasi agama budaya dan moderasi beragama 
menjadi dua model beragama untuk mengatasi terjadinya konflik keagamaan. Tulisan 
ini menggunakan metode penelitian kualitatif deskriptif dengan berfokus pada nilai-
nilai yang dikembangkan dari pendekatan moderasi beragama dan akulturasi agam-
budaya. Hasil dari penelitian ini memperlihatkan bahwa moderasi beragama dapat 
diintegrasikan dengan budaya lokal khususnya nilai karapasan yang sejalan dengan 
konsep moderasi beragama yang berfokus pada kemanusiaan dan kemaslahatan 
umum. Sedangkan pendekatan akulturasi agama-budaya lebih dominan dalam mencari 
nilai-nilai universal tanpa menggunakan agama sebagai satu-satunya sumber nilai 
moral. Pendekatan sosio-kultural menciptakan nilai-nilai yang universal yang dapat 
diterima baik di kalangan umat Kristen maupun umat Islam. Dalam hal ini dapat dilihat 
bahwa agama tidak bersifat bertentangan dengan budaya; sebaliknya, keduanya bisa 
saling berinteraksi dan membentuk dialog dalam mewujudkan harmonisasi hidup 
beragama. 
 
Kata-kata Kunci: Akulturasi agama-budaya, harmonisasi hidup beragama, moderasi 
beragama 

 

Article 
History: 

Received: 19-11-2024 Revised:  28-12-2024 Accepted:  31-12-2024 

MELO: Jurnal Studi Agama-agama 
ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) 
Volume 4, No 2, Desember  2024; (103-114) Available at: https://melo.iakn-toraja.ac.id 

 

mailto:Gayus@iakn-toraja.ac.id


MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 2 (Desember 2024) 

 

 

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 104 

1. Pendahuluan 

Dinamika kehidupan sosial keagamaan di Indonesia merupakan sebuah wacana 

yang menarik. Perbedaan sampai pada perpecahan akibat keyakinan dalam beragama 

tidak sedikit menjadi penyebab timbulnya konflik di tengah masyarakat. Cara beragama 

yang ekstrim menjadi alasan utama dari timbulnya perpecahan antara penganut agama 

yang satu dengan penganut agama yang lain. Tidak dapat dipungkiri bahwa agama dan 

penganutnya memiliki hubungan emosional yang mendalam.1  

Hubungan emosional antara agama dan pengikutnya mengakibatkan cara 

beragama penganutnya akan cenderung menggunakan perasaan. Hal ini kemudian 

menjadikan penganut agamanya fanatik. Fanatisme yang berlebihan pada akhirnya 

membawa pada konflik. Fanatisme beragama akan membawa penganut agama tertentu 

merasa agama yang dianutnyalah yang paling benar. Dengan demikian menandaskan 

agama yang lain salah. Hal ini kemudian menimbulkan perpecahan. Apalagi bukan hanya 

satu agama saja, tetapi hampir semua agama memiliki penganut yang fanatik dan 

menganggap agama lain itu salah dan perlu untuk dihapuskan. Nur Rofik menegaskan 

bahwa munculnya radikalisme keagamaan diakibatkan oleh keyakinan yang berbeda 

dan adanya keinginan untuk memenangkan perdebatan tentang pemaknaan kebenaran 

agama.2 

Menelisik konflik keagamaan yang terjadi di Indonesia, seperti yang diuraikan oleh 

Armita Arvanti et al tentang konflik yang terjadi di Maluku, bahwa pada dasarnya 

masalah yang terjadi sebenarnya sederhana, namun ketika melibatkan agama tertentu, 

maka akan berujung pada konflik keagamaan.3 Konflik tersebut muncul dari kekerasan 

massal berupa sinyal dan tanda-tanda keagamaan kuat yang mengakibatkan kerusakan 

yang besar. Pada akhirnya konflik keagamaan akan merusak nilai-nilai fundamental 

sosial-kemanusiaan, bahkan akan menghancurkan hubungan, struktur sosial, memakan 

begitu banyak korban jiwa, melumpuhkan ekonomi nasional serta menghancurkan nilai-

nilai moral.4 

Pemerintah Indonesia melalui kementerian Agama mencetuskan cara beragama 

baru yang disebut moderasi beragama. Moderasi beragama merupakan sebuah inisiasi 

tentang cara beragama yang lebih moderat.5 Moderasi beragama mendorong cara 

beragama yang inklusif demi menciptakan keharmonisan antara umat beragama. 

Menghargai keberadaan agama yang lain dan penganutnya serta tidak melakukan 

diskriminasi dari penganut agama mayoritas kepada penganut agama minoritas. 

 
1Badan Litbang and D A N Diklat, Buku Moderasi Beragama, Www.Balitbangdiklat.Kemenag.Go.Id, 

2022. 
2 M. Misbah Muhammad Nur Rofik, “Implementasi Program Moderasi Beragama Yang 

Dicanangkan Oleh Kementerian Agama Kabupaten Banyumas Di Lingkungan Sekolah,” Lectura: Jurnal 
Pendidikan 12, no. 2 (2021): 327–32, https://doi.org/10.22141/2224-0721.16.4.2020.208486. 

3 Armita Arvanti et al., “Dinamika Konflik Keagamaan Di Maluku Serta Upaya Resolusi 
Mewujudkan Perdamaian,” Jurnal Education and Development  12, no. 1 (2024): 61–69. 

4 Arvanti et al. 
5 Moderasi Beragama (Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019). 



Moderasi Beragama dan Akulturasi Agama Budaya   

 
Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 105 

Moderasi beragama juga menjembatani cara beragama ekstrem kanan dan ekstrem kiri. 

Hal ini dilakukan pemerintah karena melihat masifnya perkembangan golongan agama 

yang berhaluan fundamental di Indonesia yang mengarah pada cara beragama yang 

ekstrem.  

Moderasi beragama merupakan istilah baru, yang masih jarang diketahui ataupun 

dimengerti. Masyarakat luas lebih familiar dengan istilah toleransi beragama. Toleransi 

beragama sendiri berarti menghargai, membiarkan, membolehkan kepercayaan atau 

agama yang lain tetap ada.6 Dalam konteks ini, toleransi beragama mengedepankan 

untuk melakukan kewajiban untuk menghargai agama lain sebelum menuntut hak 

kebebasan dalam menjalankan agamanya sendiri. Moderasi beragama hendak mencapai 

tujuan dalam konteks untuk saling menghargai, tetapi lebih dari itu adalah untuk hidup 

bersesama. 

Moderasi beragama memiliki potensi yang sangat bagus untuk mempromosikan 

perdamaian dan harmonisasi antar umat beragama. Namun, dalam praktiknya terdapat 

masalah, pemahaman moderasi kaum mayoritas berbeda dengan apa yang dipahami 

oleh kaum minoritas. Akhirnya kaum minoritas dipaksa untuk mengikuti keinginan dari 

kaum mayoritas demi alasan untuk menciptakan kehidupan yang harmonis. Asyari 

mengatakan adanya risiko terjadi diskriminasi dan pelanggaran hak asasi manusia 

dengan adanya istilah moderat untuk mengukur keberagaman.7  

Perbedaan pemahaman antara kaum mayoritas dan kaum minoritas tergambar di 

dalam sikap toleransi masyarakat. Pemahaman ini kemudian menimbulkan dua paham 

toleransi, yaitu toleransi pasif dan toleransi aktif. Toleransi pasif seperti misalnya 

kelompok tertentu memiliki sikap toleransi yang terpaksa untuk menerima atau 

membiarkan yang lain hidup karena realitas social yang plural. Dalam hal ini juga 

sebagaimana yang diungkapkan oleh Otto, bahwa toleransi pasif dimana penguasa 

membolehkan kelompok-kelompok minoritas tetap hidup dalam keyakinannya yang 

bertentangan dengan kaum mayoritas selamat tidak mempersoalkan otoritas penguasa.8 

Kelompok minoritas diberikan ruang yang terbatas untuk menganut keyakinannya oleh 

penguasa. 

Di Tana Toraja sendiri telah muncul wacana harmonisasi antar umat beragama, 

yakni dengan akulturasi agama-budaya. Akulturasi agama-budaya pada dasarnya 

berhasil dalam menciptakan toleransi aktif. Seperti kegiatan gotong royong dalam 

Pembangunan rumah ibadah dan mendukung sepenuhnya keberadaan dari komunitas 

yang berbeda keyakinan. Otto menegaskan bahwa toleransi aktif dan otentik adalah 

toleransi respek yang bersifat horizontal sebab berkaitan dengan relasi sosial antara 

 
6 Dwi Ananta Devi, Toleransi Beragama (Alprin Finishing and Bindery Shop, 2018). 
7 Mohammad Asy’ari, “Menyelami Makna Moderasi Beragama di Indonesia: Kritik Dan Refleksi 

Atas Praktik Keberagamaan Kontemporer,” Jurnal Ilmiah Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam Dan Tasawuf 
7, no. 2 (2021): 205–26. 

8 Otto Gusti Madung, “Toleransi Dan Diskursus Post- Sekularisme,” Jurnal Ledalero 15 (2016): 
305–22. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 2 (Desember 2024) 

 

 

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 106 

individu dengan individu ataupun individu dengan kelompok serta kelompok dengan 

kelompok.9  

Naomi Sampe, telah melaksanakan penelitian tentang akulturasi agama budaya 

sebagai penangkal radikalisme di Toraja. Penelitian tersebut memperlihatkan bahwa 

nilai-nilai yang dihasilkan dalam akulturasi agama-budaya cukup efektif untuk 

menangkal munculnya benih-benih ekstremisme dalam beragama.10 Namun demikian 

penelitian tersebut menyisahkan pertanyaan bahwa apakah suasana damai tersebut 

akan terus eksis di masa mendatang dengan melihat mobilitas masyarakat dan 

gempuran informasi yang kian massif terjadi.  

Sebuah kekhawatiran terjadi di kalangan umat beragama di Toraja adalah dengan 

masuknya paham moderasi beragama yang secara istilah baru untuk masyarakat Toraja. 

Paham ini dikhawatirkan akan mengaburkan paham toleransi masyarakat Toraja. 

Masyarakat Toraja yang telah diikat nilai-nilai budaya yang kuat dalam hubungan antara 

agama dibuat bingung dengan munculnya moderasi beragama ini. Di daerah perbatasan 

sendiri ditemukan dalam pra-penelitian bahwa hubungan umat beragama tidak 

setoleran sepuluh tahun yang lalu. Hal ini ditandai dengan munculnya komunitas Forum 

Kerukunan Pemuda Kaduaja yang muncul untuk menegaskan kembali toleransi 

tersebut. Bukan karena moderasi beragama namun karena nilai-nilai budaya yang masih 

kuat. 

Dalam tulisan ini, penulis akan menguraikan moderasi beragama dan akulturasi 

agama-budaya dalam dinamika hidup beragama yang ada di Tana Toraja, khususnya 

daerah perbatasan yang cukup majemuk dalam hal social keagamaan. Nilai-nilai 

akulturasi agama-budaya akan dibandingkan dengan nilai yang ada dalam moderasi 

beragama. Tulisan ini bertujuan untuk mendeskripsikan sejauh mana moderasi 

beragama dan akulturasi agama-budaya berpengaruh pada keharmonisan antar agama 

di daerah perbatasan Tana Toraja. 

 

2. Metode Penelitian  

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif deskriptif. Penelitian 

kualitatif adalah metode penelitian yang digunakan untuk meneliti pada kondisi objek 

yang alamiah, dimana peneliti adalah sebagai instrumen kunci.11 Jenis penelitian 

deskriptif terdiri dari beberapa jenis, seperti penelitian survei, penelitian kasus, 

penelitian perkembangan, penelitian tindak lanjut, penelitian analisis dokumen, studi 

kasus waktu dan gerak dan studi kecenderungan.  

 
9 Otto Gusti Madung. 
10 Naomi Sampe, “Menangkal Radikalisme Agama Melalui Akulturasi Agama Dan Budaya Toraja,” 

in Teologi Kontekstual Dan Kearifan Lokal Toraja, ed. Binsar Jonathan Pakpahan (Tana Toraja: BPK 
Gunung Mulia, 2020). 

11 Sugiyono, Memahami Penelitian Kualitatif (Bandung: Alfabeta, 2012). 



Moderasi Beragama dan Akulturasi Agama Budaya   

 
Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 107 

Penelitian ini akan melihat nilai-nilai yang dikembangkan dari dua pendekatan 

ini yakni moderasi beragama dan akulturasi agama-budaya. Penelitian ini akan 

difokuskan di perbatasan Tana Toraja-dan Enrekang khususnya di lembang Kaduaja 

(Tana Toraja) dan desa Benteng Alla’ Utara (Enrekang). Kehidupan harmonis antar umat 

beragama membuat peneliti tertarik untuk melihat perkembangan moderasi beragama 

dan akulturasi agama-budaya di tempat ini.  

 

3. Hasil dan Pembahasan 

Moderasi Beragama dan Integrasi Nilai-nilai Kearifan Lokal 

Apa itu moderasi beragama? Dari akar kata moderasi berasal dari kata 

moderacious yang artinya, kualitas untuk bersikap sedang atau kemampuan mengambil 

jalan tengah. Kata benda moderation, moderasi atau moderation dari bahasa Inggris yang 

berarti mengatur, mengurangi, menahan atau meredam.12 Secara implisit dapat 

dikatakan bahwa moderasi beragam adalah kemampuan seseorang dalam mengontrol 

cara beragamanya. Moderasi beragama adalah sikap beragama yang seimbang antara 

mengamalkan keyakinan agama sendiri dengan menghormati keyakinan orang lain yang 

berbeda. Dalam praktiknya, ini berarti tidak melibatkan diri dalam tindakan ekstrem 

atau fanatik. Moderasi beragama membantu menghindari sikap berlebihan, baik dari 

sudut pandang ultra-konservatif maupun sudut pandang liberal. Dengan mengadopsi 

sikap inklusif dan menghormati keberagaman keyakinan, moderasi beragama 

menciptakan jalan tengah yang menghindari sikap revolusioner dalam beragama.13 

Sejak dicetuskannya moderasi beragama sebagai suatu cara yang dinilai efektif 

untuk tetap menjaga keharmonisan antar umat beragama di Indonesia, telah cukup 

banyak pembahasan mengenai moderasi beragama ini. Dari pembahasan moderasi 

beragama tersebut, ada yang mendukung namun tidak sedikit yang tidak setuju atau 

memberikan analisa kritis terhadap moderasi beragama tersebut. Asy’ari 

mengungkapkan bahwa moderasi beragama dalam epistemologinya masih ambigu dan 

kabur.14 Dalam hal tersebut, moderasi beragama dianggap membatasi kebebasan 

beragama dan hak asasi manusia.  

Kritik Asy’ari tentang moderasi beragama adalah adanya kekhawatiran bahwa 

moderasi beragama hanya alat politik yang digunakan oleh penguasa untuk 

mempertahankan status quo dan membatasi kritik terhadap kebijakan pemerintah.15 

Asy’ari memaparkan bahwa moderasi beragama di Indonesia menggunakan pendekatan 

yang hanya berfokus pada agama sebagai sumber nilai moral, tanpa memperhatikan 

 
12 Alberthus M. Patty, Moderasi Beragama (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2021), i. 
13 Moderasi Beragama, 18. 
14 Asy’ari, “Menyelami Makna Moderasi Beragama Di Indonesia: Kritik Dan Refleksi Atas Praktik 

Keberagamaan Kontemporer.” 
15 Ibid. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 2 (Desember 2024) 

 

 

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 108 

pendekatan lain yang dapat menopang moderasi beragama.16 Keadaan ini bisa 

menyebabkan orang mengabaikan sudut pandang dan pemikiran yang berbeda dari 

agama lain, serta membatasi partisipasi berbagai pihak dalam usaha mempromosikan 

toleransi beragama. Sehingga seharusnya perlu juga melihat pendekatan-pendekatan 

social, filsafat dan lain sebagainya sebagai sumber nilai moral yang diterima secara 

universal.  

Di sisi lain, dalam tulisan Khairil Anwar, menegaskan tentang moderasi beragama 

sebagai solusi jalan tengah bagi masyarakat Indonesia dalam beragama.17 Kondisi 

kehidupan keagamaan di Indonesia saat ini diwarnai oleh adanya perbedaan-perbedaan 

dalam pemelukan agama, yang selanjutnya membangun pengelompokan masyarakat 

berdasarkan pemeluk agama itu. Kondisi kehidupan keagamaan di Indonesia juga 

ditandai oleh berbagai faktor sosial dan budaya, seperti perbedaan tingkat pendidikan 

para pemeluk agama, perbedaan tingkat sosial ekonomi para pemeluk agama, 

perbedaan latar belakang budaya, serta perbedaan suku dan daerah asal. Oleh karena 

itu, moderasi beragama dapat dijadikan jalan tengah di tengah keberagaman beragama. 

Setidaknya ada tiga alasan utama mengapa moderasi beragama dianggap perlu di 

Indonesia. Pertama, salah satu aspek fundamental keberadaan agama adalah melindungi 

harkat dan martabat manusia sebagai ciptaan Tuhan, yang melibatkan tanggung jawab 

untuk menjauhkan diri dari tindakan yang merenggut nyawa manusia. Itulah mengapa 

setiap agama selalu membawa misi damai dan keselamatan. Kemanusiaan menjadi 

prioritas dalam beragama. Kedua, keberagaman budaya, suku bahkan agama tidak dapat 

dihentikan. Bahkan kitab suci dalam agama pun mengalami multitafsir, munculnya 

berbagai aliran dan kelompok sehingga konflik pun tak terelakkan. Konflik yang terjadi 

merupakan sebuah kompleksitas dari kelompok-kelompok keagamaan tertentu. Bahkan 

konflik yang didasari oleh perbedaan politik, kemudian menjurus pada konflik agama, 

yang sebenarnya bukan konflik agama. Itulah mengapa moderasi beragama diperlukan 

untuk menjaga peradaban manusia tidak musnah karena konflik yang berlatar belakang 

keagamaan ataupun konflik yang mengatasnamakan agama. Ketiga, dalam konteks 

Indonesia, moderasi beragama merupakan strategi budaya yang penting untuk merawat 

keberagaman. Indonesia adalah negara yang sangat beragam, dan para pendiri bangsa 

telah berhasil menciptakan kesepakatan melalui Pancasila, yang menyatukan berbagai 

kelompok agama, etnis, bahasa, dan budaya. Meskipun Indonesia bukan negara agama, 

namun agama tetap menjadi bagian integral dari kehidupan sehari-hari warganya.18  

Nilai-nilai agama dipadukan dengan kearifan lokal dan adat istiadat, beberapa 

hukum agama diatur oleh negara, dan ritual keagamaan bersatu dengan budaya untuk 

menciptakan kerukunan dan kedamaian dalam masyarakat. Dalam konteks Toraja, nilai 

 
16 Ibid. 
17 Khairil Anwar, Moderasi Beragama: Sebuah Diskursus Dinamika Keagamaan Di Era 

Kontemporer, 2016, 2. 
18 Moderasi Beragama, 9-10. 



Moderasi Beragama dan Akulturasi Agama Budaya   

 
Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 109 

karapasan adalah nilai tertinggi dalam budaya Toraja. Karapasan merupakan filosofi 

orang Toraja yang diartikan sebagai persatuan, kedamaian, ketenangan dan 

ketentraman.19 Dalam konteks tersebut karapasan adalah kedamaian atau kesejahteraan 

dalam komunitas baik itu berdasarkan hubungan darah, sesama manusia, dengan 

leluhur dengan ciptaan lain terlebih hubungan dengan Yang Ilahi.20 

Pada dasarnya moderasi beragama terbuka terhadap nilai-nilai budaya lokal 

seperti nilai karapasan yang menjadi nilai tertinggi dalam kehidupan masyarakat Toraja. 

Sejalan dengan konsep moderasi beragama yang cara pandang, sikap dan praktek 

beragama adalah untuk melindungi martabat kemanusiaan dan membangun 

kemaslahatan umum, maka nilai karapasan merupakan konsep yang dapat memperkuat 

moderasi beragama tersebut.  

Integrasi moderasi beragama dengan nilai karapasan dalam masyarakat Toraja 

dapat diwujudkan melalui pendekatan inklusif yang menempatkan agama dan budaya 

sebagai pilar harmoni sosial. Nilai karapasan yang mencerminkan keseimbangan dalam 

kehidupan sosial dan spiritual dapat memperkuat sikap toleransi antarumat beragama. 

Dengan menjunjung tinggi nilai ini, masyarakat Toraja dapat menjaga kerukunan 

antaragama serta mereduksi potensi konflik yang timbul akibat perbedaan keyakinan. 

Lebih dari itu, integrasi ini mendorong terciptanya ruang dialog antarbudaya dan 

antaragama yang sehat, serta memastikan bahwa praktik keagamaan tidak hanya 

berorientasi pada kepentingan kelompok tertentu, tetapi juga pada kesejahteraan 

bersama seluruh elemen masyarakat. 

 

Akulturasi Agama-Budaya dalam Konteks Konflik dan Resolusi 

Naomi Sampe mengatakan bahwa secara historis, istilah akulturasi pertama kali 

dicetuskan oleh J.W. Powell pada tahun 1880, namun prasasti Sumeria merupakan 

artefak paling awal menuliskan tentang akulturasi.21 Hal ini menunjukkan terjadinya 

interaksi orang lokal dengan orang asing dalam bidang perdagangan dengan tujuan 

membatasi akulturasi yang bertujuan untuk melindungi praktek budaya lokal. Namun, 

harus diingat bahwa pada hakikatnya, budaya bersifat dinamis, sehingga dia akan terus 

berkembang seiring dengan perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, seni maupun 

peradaban. Pengaruh globalisasi telah mengakibatkan terjadinya interaksi antar 

manusia dengan latar belakang yang berbeda-beda. 

Wildan Rosydiana mendefinisikan akulturasi sebagai proses sosial di mana dua 

atau lebih budaya bertemu dan saling mempengaruhi. Proses yang muncul dari 

keberadaan sekelompok orang dengan budaya yang satu berhadapan dengan budaya 

 
19 Milka Tosangin, “Nilai Hospitalitas Dalam Budaya Karapasan Dan Implikasinya Terhadap 

Pencegahan Konflik Agama Di Toraja,” Sabda: Jurnal Teologi Kristen 4, (Mei 2023): 33–47. 
20 Yudha Nugraha Manguju, “Harmonisasi Sebagai Jalan Interspiritualitas Dalam Relasi Kristen-

Islam Di Toraja,” KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen 3, no. 2 (2022): 162–75,  
https://doi.org/10.34307/kamasean.v3i2. 108. 

21 Sampe, “Menangkal Radikalisme Agama Melalui Akulturasi Agama Dan Budaya Toraja.” 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 2 (Desember 2024) 

 

 

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 110 

yang lain. Budaya asing lambat laun diterima dan diolah menjadi budaya sendiri tanpa 

kehilangan unsur asli budaya kelompoknya sendiri. Syarat terjadinya proses akulturasi 

yakni dengan adanya penerimaan kebudayaan tanpa rasa terkejut, kemudian adanya 

keseragaman seperti nilai baru yang tercerna akibat keserupaan tingkat dan corak 

budayanya.22 Selain itu Enrika mengutip Koentjaraningrat yang mengatakan bahwa 

akulturasi merupakan proses sosial yang timbul apabila sekelompok manusia dengan 

suatu kebudayaan tertentu dihadapkan pada unsur-unsur dari suatu kebudayaan asing 

sehingga unsur-unsur asing itu lamban-laun diterima dan diolah ke dalam kebudayaan 

sendiri, tanpa menyebabkan hilangnya kepribadian kebudayaan itu.23 

Budaya lokal pada awalnya merupakan artefak dari keyakinan-keyakinan leluhur 

yang ada di Toraja. Namun ketika Islam dan Kristen menginvasi ke Toraja, keyakinan-

keyakinan yang ada dalam budaya tersebut berubah menjadi nilai-nilai budaya yang 

kemudian menjadi semakin kuat ketika dipadukan dengan nilai-nilai agama yang baru 

(Islam dan Kristen). Nilai-nilai tersebut diterima secara universal antara Islam dan 

Kristen yang kemudian menjadi jembatan dialog kedua agama ini. Pada dasarnya 

budaya yang ada di perbatasan Tana Toraja dan Enrekang masih dominan dipengaruhi 

oleh budaya Toraja. Hamida et al menyebut masyarakat adat Tangsa (salah satu 

kampung di Benteng Alla’ Utara) yang memiliki warisan dari nenek moyang berupa 

pepasan, aluk, dan pamali yang masih terpelihara sampai sekarang. Bukan hanya dalam 

hal warisan nenek moyang yang terpelihara tetapi masih banyak ritual yang masih 

dilakukan oleh masyarakat adat Tangsa sampai sekarang seperti rambu solo, rambu 

tuka, ma’rara tongkonan, dan massalu nene. Adapun alasan tetap menjalankan ritual 

adalah untuk mempererat silaturahmi dan tali persaudaraan dengan rumpun keluarga 

karena di acara tersebut keluarga bisa bercengkerama dengan keluarga yang sudah 

lama tidak bertemu.24 Tradisi yang di Tangsa ini merupakan tradisi yang berasal dari 

Toraja, ini diakibatkan karena berdasarkan historis atau mitologi orang Toraja, yang 

menyatakan daerah tangsa masih bagian dari Toraja sampai di Anggeraja. 

Enrike menjelaskan terdapat perbedaan antara bagian kebudayaan yang sukar 

berubah dan terpengaruh oleh unsur-unsur kebudayaan asing (covert culture), dengan 

bagian kebudayaan yang mudah berubah atau terpengaruh oleh unsur-unsur 

kebudayaan asing (overt culture). Covert culture misalnya, 1) sistem nilai-nilai budaya, 

2) keyakinan-keyakinan keagamaan yang dianggap keramat, 3) beberapa adat yang 

sudah dipelajari sangat dini dalam proses sosialisasi individu warga masyarakat, dan 4) 

beberapa adat yang mempunyai fungsi yang terjaring luas dalam masyarakat. 

 
22 Wildan Novia Rosydiana, “Nyadran: Bentuk Akulturasi Agama Dengan Budaya Jawa,” HUMANIS: 

Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial Dan Humaniora 15, no. 1 (2023): 15–23, 
https://doi.org/10.52166/humanis.v15i1.3305. 

23 Jl Siwalankerto, “Akulturasi Pada Gereja Kristen Pniel” 1, no. 1 (2013): 1–10. 
24 M Rasyid Ridha, “Masyarakat Adat Tangsa Di Enrekang Sulawesi Selatan , 2004-2018 Terlalu 

Panas Tidak Dapat Timbul Suatu Kebudayaan Seperti Di Sahara , Kalahari , Gobi . Dapat Melahirkan Suatu 
Kebudayaan . ( M Dien Madjid , 2014 ) Indonesia Merupakan 656 Suku Bangsa . ( Ko” 2, no. 1 (2020). 



Moderasi Beragama dan Akulturasi Agama Budaya   

 
Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 111 

Sedangkan overt culture misalnya kebudayaan fisik, seperti alat-alat dan benda-benda 

yang berguna, tetapi juga ilmu pengetahuan, tata cara, gaya hidup, dan rekreasi yang 

berguna dan memberi kenyamanan.25 

Dalam konteks akulturasi agama-budaya di daerah perbatasan Toraja-Enrekang, 

Naomi menuliskan beberapa nilai-nilai yang muncul dari akulturasi agama-budaya 

yakni nilai toleransi, nilai kekeluargaan, damai (karapasan), saling mengangkat dan 

memajukan, nilai etos kerja yang tinggi.26 Nilai-nilai ini dipandang sebagai nilai universal 

yang diterima baik oleh pihak Muslim maupun Kristen. Nilai ini juga yang menjiwai 

masyarakat di daerah perbatasan sehingga keharmonisan antar umat beragama tetap 

terjaga. Akulturasi agama-budaya memberikan penguatan pada hubungan antar umat 

beragama sehingga tidak terjadi sebuah hal yang memicu konflik antar umat beragama. 

Masyarakat Toraja menyadari bahwa budaya yang dibalut dalam adat istiadat 

merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari komunitas sosial atau dengan kata lain, 

seluruh sistem kehidupan sosial dijiwai oleh adat. Masyarakat Toraja menerima adat 

secara total sebagai sistem kehidupan sosialnya, serta berkeyakinan bahwa hanya 

dengan berpedoman kepada adatlah maka ketenteraman, kedamaian, kebahagiaan bagi 

setiap anggota masyarakat dapat terwujud. 

 

Menuju Keharmonisan Hidup Beragama di Tana Toraja 

Moderasi beragama merupakan salah satu cara hidup dalam beragama. Asy’ari 

mengklaim konsep moderasi beragama telah ada sejak Islam mulai disebarkan di 

Nusantara.27 Istilah ini masih cukup asing di telinga masyarakat Toraja-Enrekang, 

bahkan ada yang sama sekali tidak mengerti. Kebanyakan masyarakat lebih familiar 

dengan istilah toleransi. Dapat dikatakan nilai toleransi telah ditanamkan sejak dini, 

sehingga penghargaan terhadap keyakinan orang lain masih terjaga yang menciptakan 

keharmonisan.  

Nilai toleransi yang telah dipupuk, mengakibatkan terjadinya keharmonisan di 

dalam masyarakat. Dalam peribadatan misalnya, orang-orang Kristen sungguh sangat 

memahami, ketika ada ibadah syukur yang dilaksanakan oleh umat Kristen dan 

kebetulan bersamaan dengan jadwal adzan di Masjid, maka ibadah itu dihentikan 

sejenak sembari menunggu adzan. Demikian pun pada hari Minggu ketika orang Kristen 

beribadah di gereja maka, umat Islam pun tidak akan membuat kebisingan-kebisingan 

yang mengganggu ibadah orang Kristen tersebut. Demikian pun pada malam hari, 

masyarakat, pemerintah dan tokoh-tokoh agama telah sepakat bahwa kegiatan tidak 

boleh dilaksanakan sampai larut malam. Bahkan warga dengan sendirinya telah sadar, 

 
25 Enrike Puspita Indrianto, “Akulturasi Pada Gereja Kristen Pniel Blimbingsari- Bali,” Jurnal Intra 

1, no. 1 (2013): 1–10. 
26 Sampe, “Menangkal Radikalisme Agama Melalui Akulturasi Agama Dan Budaya Toraja.” 
27 Asy’ari, “Menyelami Makna Moderasi Beragama Di Indonesia: Kritik Dan Refleksi Atas Praktik 

Keberagamaan Kontemporer.” 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 2 (Desember 2024) 

 

 

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 112 

jika sudah menunjukkan pukul 21.00, maka warga yang berkumpul akan segera 

membubarkan diri. 

Nilai toleransi ini berimbang dengan moderasi beragama yang menghormati 

keyakinan orang lain sembari tetap mengamalkan keyakinan yang dimiliki. Namun 

konteks akulturasi agama-budaya menutupi kekurangan moderasi beragama yang 

hanya menjadikan agama sebagai sumber nilai moral. Akulturasi agama-budaya tidak 

hanya menjadikan agama sebagai satu-satunya sumber nilai moral, tetapi kesepakatan 

sosial budaya juga menjadi sumber nilai moral. Tujuan dari moderasi beragama yaitu 

untuk melindungi martabat kemanusiaan dan membangun kemaslahatan umum boleh 

tercapai dengan terimplementasinya toleransi aktif. Toleransi tidak hanya terjadi dalam 

hubungan vertikal, tetapi juga diperkuat dalam hubungan horizontal. 

Nilai kekeluargaan juga menjadi sentral dalam keharmonisan umat beragama. 

Kekeluargaan menjadi salah satu alasan utama terjaganya keharmonisan umat 

beragama. Namun ini cukup terbatas jika dibandingkan dengan konsep moderasi 

beragama. Moderasi beragama di Indonesia dijabarkan dalam tiga pilar, yakni moderasi 

pemikiran keagamaan yang moderat, yang ditandai dengan kemampuan untuk 

memadukan antara teks dan konteks, yaitu pemikiran keagamaan yang tidak semata-

mata bertumpu pada teks-teks keagamaan dan memaksakan penundukan realitas dan 

konteks baru pada teks. Pilar kedua adalah moderasi dalam bentuk gerakan. Dalam hal 

ini, gerakan penyebaran agama, yang bertujuan untuk mengajak pada kebaikan dan 

menjauhkan diri dari tindakan-tindakan yang jahat. Hal ini harus didasarkan pada 

ajakan yang dilandasi dengan prinsip melakukan perbaikan, dan dengan cara yang baik 

pula. Pilar ketiga adalah moderasi dalam tradisi dan praktek keagamaan, yakni 

penguatan hubungan antara agama dengan tradisi dan kebudayaan masyarakat 

setempat.  

Sosialisasi tentang moderasi beragama yang masih sangat kurang di daerah 

perbatasan ini mengakibatkan masyarakat hanya memegang nilai kekeluargaan dalam 

mempertahankan keharmonisan tersebut. Penceramah-penceramah fundamentalis 

memberikan pengaruh yang cukup signifikan terhadap paradigma terhadap umat 

beragama lain. Hal ini mengakibatkan dalam beberapa tahun terakhir pasca pandemic 

covid-19, hubungan antar umat beragama cukup renggang, kecuali yang masih terikat 

dalam kekeluargaan.  

Di dalam interaksi antara umat beragama, meskipun ada beberapa cara pandang 

yang sudah mulai berubah terhadap interaksi antar umat beragama, namun dalam hal 

saling mengangkat dan etos kerja tidak berubah. Ketika dalam proses pembangunan 

gereja, maka umat Muslim akan turut terlibat dalam membantu, demikian pun 

sebaliknya. Meskipun Muslim mayoritas di daerah perbatasan, tetapi ketika dalam 

pekerjaan gotong royong tidak ada perbedaan yang signifkan yang terjadi. Bahkan 

bukan hanya dalam pembangunan gedung gereja, tetapi juga ketika dalam 

pembangunan rumah ataupun jalan umum. 



Moderasi Beragama dan Akulturasi Agama Budaya   

 
Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 113 

4. Kesimpulan 

Dinamika kehidupan beragama di Tana Toraja mencerminkan sebuah realitas sosial 

yang kompleks namun harmonis, di mana moderasi beragama dan akulturasi agama-

budaya menjadi dua pilar utama dalam menjaga stabilitas dan kohesi sosial. Moderasi 

beragama, yang diinisiasi oleh pemerintah sebagai upaya meredam ekstremisme dan 

intoleransi, berfokus pada sikap inklusif dan toleran dalam praktik keberagamaan. 

Namun, konsep ini masih menghadapi tantangan epistemologis dan praktis, seperti 

potensi bias dalam penerapannya yang cenderung memposisikan kelompok mayoritas 

sebagai penafsir utama "moderat", sehingga berisiko memarginalkan kelompok 

minoritas dan memunculkan praktik diskriminatif yang terselubung.  

Di sisi lain, akulturasi agama-budaya di Tana Toraja terbukti lebih adaptif dan 

berkelanjutan, dengan mengakar pada nilai-nilai lokal seperti karapasan (kedamaian 

dan kesejahteraan bersama), toleransi aktif, kekeluargaan, dan etos kerja yang tinggi. 

Akulturasi agama-budaya tidak hanya bersandar pada nilai agama semata sebagai 

sumber moralitas, tetapi juga memadukan nilai-nilai budaya lokal sebagai sumber etika 

sosial yang dapat diterima oleh berbagai kelompok agama. Fenomena ini menunjukkan 

bahwa agama dan budaya tidak selamanya berada dalam posisi berlawanan, melainkan 

dapat saling berinteraksi, berdialog, dan beradaptasi untuk menciptakan ruang hidup 

yang harmonis dan inklusif. 

Namun, tantangan tetap ada, terutama dalam konteks mobilitas masyarakat dan 

arus informasi global yang semakin masif. Pengaruh ideologi fundamentalis yang 

disebarkan melalui berbagai platform komunikasi modern dapat memicu ketegangan 

sosial di tengah masyarakat yang sebelumnya harmonis. Selain itu, rendahnya sosialisasi 

konsep moderasi beragama di tingkat lokal membuat sebagian masyarakat lebih 

mengandalkan mekanisme tradisional dalam menjaga harmoni ketimbang memahami 

konsep moderasi itu sendiri. 

Dengan demikian, integrasi antara moderasi beragama dan akulturasi agama-

budaya bukan sekadar upaya meredam konflik, tetapi juga sebuah strategi 

pembangunan sosial yang bertujuan untuk membentuk kesadaran kolektif tentang 

pentingnya menjaga keseimbangan antara agama, budaya, dan nilai-nilai universal 

kemanusiaan. Diperlukan upaya kolaboratif antara pemerintah, pemuka agama, dan 

masyarakat adat untuk memastikan bahwa nilai-nilai luhur ini dapat terus diwariskan 

dan diimplementasikan dalam praktik sehari-hari, sehingga Tana Toraja dapat menjadi 

model bagi daerah lain dalam mewujudkan keharmonisan antarumat beragama di 

tengah keberagaman. 

Referensi  

Anwar, Khairil. Moderasi Beragama: Sebuah Diskursus Dinamika Keagamaan Di Era 
Kontemporer, 2016. 

Arvanti, Armita, Bayu Setiawan, Syamsunasir, and Pujo Widodo. “Dinamika Konflik 
Keagamaan Di Maluku Serta Upaya Resolusi Mewujudkan Perdamaian.” Jurnal 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 2 (Desember 2024) 

 

 

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 114 

Education and Development  12, no. 1 (2024): 61–69. 
Asy’ari, Mohammad. “Menyelami Makna Moderasi Beragama Di Indonesia: Kritik Dan 

Refleksi Atas Praktik Keberagamaan Kontemporer.” Jurnal Ilmiah Spiritualis: Jurnal 
Pemikiran Islam Dan Tasawuf 7, no. 2 (2021): 205–26. 

Devi, Dwi Ananta. Toleransi Beragama. Alprin Finishing and Bindery Shop, 2018. 
Indrianto, Enrike Puspita. “Akulturasi Pada Gereja Kristen Pniel Blimbingsari- Bali.” 

Jurnal Intra 1, no. 1 (2013): 1–10. 
Litbang, Badan, and D A N Diklat. Buku Moderasi Beragama. 

Www.Balitbangdiklat.Kemenag.Go.Id, 2022. 
Manguju, Yudha Nugraha. “Harmonisasi Sebagai Jalan Interspiritualitas Dalam Relasi 

Kristen-Islam Di Toraja.” KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen 3, no. 2 (2022): 162–
75. https://doi.org/10.34307/kamasean.v3i2.108. 

Moderasi Beragama. Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019. 
Muhammad Nur Rofik1], M. Misbah. “Implementasi Program Moderasi Beragama Yang 

Dicanangkan Oleh Kementerian Agama Kabupaten Banyumas Di Lingkungan 
Sekolah.” Lectura: Jurnal Pendidikan 12, no. 2 (2021): 327–32. 
https://doi.org/10.22141/2224-0721.16.4.2020.208486. 

Otto Gusti Madung. “Toleransi Dan Diskursus Post- Sekularisme.” Jurnal Ledalero 15 
(2016): 305–22. 

Patty, Alberthus M. Moderasi Beragama. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2021. 
Ridha, M Rasyid. “Masyarakat Adat Tangsa Di Enrekang Sulawesi Selatan , 2004-2018 

Terlalu Panas Tidak Dapat Timbul Suatu Kebudayaan Seperti Di Sahara , Kalahari , 
Gobi . Dapat Melahirkan Suatu Kebudayaan . ( M Dien Madjid , 2014 ) Indonesia 
Merupakan 656 Suku Bangsa . ( Ko” 2, no. 1 (2020). 

Rosydiana, Wildan Novia. “Nyadran: Bentuk Akulturasi Agama Dengan Budaya Jawa.” 
HUMANIS: Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial Dan Humaniora 15, no. 1 (2023): 15–23. 
https://doi.org/10.52166/humanis.v15i1.3305. 

Sampe, Naomi. “Menangkal Radikalisme Agama Melalui Akulturasi Agama Dan Budaya 
Toraja.” In Teologi Kontekstual Dan Kearifan Lokal Toraja, edited by Binsar 
Jonathan Pakpahan. Tana Toraja: BPK Gunung Mulia, 2020. 

Siwalankerto, Jl. “Akulturasi Pada Gereja Kristen Pniel” 1, no. 1 (2013): 1–10. 
Sugiyono. Memahami Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta, 2012. 
Tosangin, Milka. “Nilai Hospitalitas Dalam Budaya Karapasan Dan Implikasinya 

Terhadap Pencegahan Konflik Agama Di Toraja.” Sabda: Jurnal Teologi Kristen 4, 
no. Mei (2023): 33–47. 

 

 


