> MELO: Jurnal Studi Agama-agama
ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online)

\\ () Volume 4, No 2, Desember 2024; (103-114) Available at: https://melo.iakn-toraja.ac.id

MODERASI BERAGAMA DAN AKULTURASI AGAMA BUDAYA: Sebuah
Dinamika Hidup Beragama di Tana Toraja

Gayus Darius?", Safril?
Institut Agama Kristen Negeri Toraja'?
1Gayus@iakn-toraja.ac.id

Abstract: Conflicts driven by religious backgrounds or those claiming to represent
religion pose significant threats, especially in societies that are highly diverse in terms of
culture, ethnicity, race, and religion. In the Toraja community, the acculturation of
religion and culture, along with religious moderation, serve as two models of religious
practice to address religious conflicts. This study employs a descriptive qualitative
research method, focusing on the values developed through the approaches of religious
moderation and religious-cultural acculturation. The findings of this research reveal that
religious moderation can be integrated with local culture, particularly the value of
"karapasan,” which aligns with the concept of religious moderation focused on humanity
and the public good. Meanwhile, the religious-cultural acculturation approach is more
dominant in seeking universal values without relying solely on religion as the moral
framework. The socio-cultural approach creates universal values that are acceptable to
both Christian and Muslim communities. In this context, it is evident that religion is not in
conflict with culture; rather, both can interact and form a dialogue to achieve religious
harmony in life.

Keywords: Religious-cultural acculturation, religious moderation, religious life harmony

Abstrak: Konflik yang dipicu oleh latar belakang keagamaan atau yang
mengatasnamakan agama memang membawa ancaman yang cukup besar apalagi
dalam masyarakat yang sangat majemuk. Majemuk dalam budaya, suku, ras maupun
agama. Di dalam masyarakat Toraja, akulturasi agama budaya dan moderasi beragama
menjadi dua model beragama untuk mengatasi terjadinya konflik keagamaan. Tulisan
ini menggunakan metode penelitian kualitatif deskriptif dengan berfokus pada nilai-
nilai yang dikembangkan dari pendekatan moderasi beragama dan akulturasi agam-
budaya. Hasil dari penelitian ini memperlihatkan bahwa moderasi beragama dapat
diintegrasikan dengan budaya lokal khususnya nilai karapasan yang sejalan dengan
konsep moderasi beragama yang berfokus pada kemanusiaan dan kemaslahatan
umum. Sedangkan pendekatan akulturasi agama-budaya lebih dominan dalam mencari
nilai-nilai universal tanpa menggunakan agama sebagai satu-satunya sumber nilai
moral. Pendekatan sosio-kultural menciptakan nilai-nilai yang universal yang dapat
diterima baik di kalangan umat Kristen maupun umat Islam. Dalam hal ini dapat dilihat
bahwa agama tidak bersifat bertentangan dengan budaya; sebaliknya, keduanya bisa
saling berinteraksi dan membentuk dialog dalam mewujudkan harmonisasi hidup
beragama.

Kata-kata Kunci: Akulturasi agama-budaya, harmonisasi hidup beragama, moderasi
beragama

Article

History: Received: 19-11-2024 Revised: 28-12-2024  Accepted: 31-12-2024

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 103


mailto:Gayus@iakn-toraja.ac.id

MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 2 (Desember 2024)

1. Pendahuluan

Dinamika kehidupan sosial keagamaan di Indonesia merupakan sebuah wacana
yang menarik. Perbedaan sampai pada perpecahan akibat keyakinan dalam beragama
tidak sedikit menjadi penyebab timbulnya konflik di tengah masyarakat. Cara beragama
yang ekstrim menjadi alasan utama dari timbulnya perpecahan antara penganut agama
yang satu dengan penganut agama yang lain. Tidak dapat dipungkiri bahwa agama dan
penganutnya memiliki hubungan emosional yang mendalam.*

Hubungan emosional antara agama dan pengikutnya mengakibatkan cara
beragama penganutnya akan cenderung menggunakan perasaan. Hal ini kemudian
menjadikan penganut agamanya fanatik. Fanatisme yang berlebihan pada akhirnya
membawa pada konflik. Fanatisme beragama akan membawa penganut agama tertentu
merasa agama yang dianutnyalah yang paling benar. Dengan demikian menandaskan
agama yang lain salah. Hal ini kemudian menimbulkan perpecahan. Apalagi bukan hanya
satu agama saja, tetapi hampir semua agama memiliki penganut yang fanatik dan
menganggap agama lain itu salah dan perlu untuk dihapuskan. Nur Rofik menegaskan
bahwa munculnya radikalisme keagamaan diakibatkan oleh keyakinan yang berbeda
dan adanya keinginan untuk memenangkan perdebatan tentang pemaknaan kebenaran
agama.’

Menelisik konflik keagamaan yang terjadi di Indonesia, seperti yang diuraikan oleh
Armita Arvanti et al tentang konflik yang terjadi di Maluku, bahwa pada dasarnya
masalah yang terjadi sebenarnya sederhana, namun ketika melibatkan agama tertentu,
maka akan berujung pada konflik keagamaan.? Konflik tersebut muncul dari kekerasan
massal berupa sinyal dan tanda-tanda keagamaan kuat yang mengakibatkan kerusakan
yang besar. Pada akhirnya konflik keagamaan akan merusak nilai-nilai fundamental
sosial-kemanusiaan, bahkan akan menghancurkan hubungan, struktur sosial, memakan
begitu banyak korban jiwa, melumpuhkan ekonomi nasional serta menghancurkan nilai-
nilai moral.*

Pemerintah Indonesia melalui kementerian Agama mencetuskan cara beragama
baru yang disebut moderasi beragama. Moderasi beragama merupakan sebuah inisiasi
tentang cara beragama yang lebih moderat.> Moderasi beragama mendorong cara
beragama yang inklusif demi menciptakan keharmonisan antara umat beragama.
Menghargai keberadaan agama yang lain dan penganutnya serta tidak melakukan
diskriminasi dari penganut agama mayoritas kepada penganut agama minoritas.

1Badan Litbang and D A N Diklat, Buku Moderasi Beragama, Www.Balitbangdiklat.Kemenag.Go.ld,
2022.

2 M. Misbah Muhammad Nur Rofik, “Implementasi Program Moderasi Beragama Yang
Dicanangkan Oleh Kementerian Agama Kabupaten Banyumas Di Lingkungan Sekolah,” Lectura: Jurnal
Pendidikan 12, no. 2 (2021): 327-32, https://doi.org/10.22141/2224-0721.16.4.2020.208486.

3 Armita Arvanti et al, “Dinamika Konflik Keagamaan Di Maluku Serta Upaya Resolusi
Mewujudkan Perdamaian,” Jurnal Education and Development 12,no.1 (2024): 61-69.

4 Arvanti et al.

5 Moderasi Beragama (Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019).

Copyright® 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 104



Moderasi Beragama dan Akulturasi Agama Budaya

Moderasi beragama juga menjembatani cara beragama ekstrem kanan dan ekstrem Kiri.
Hal ini dilakukan pemerintah karena melihat masifnya perkembangan golongan agama
yang berhaluan fundamental di Indonesia yang mengarah pada cara beragama yang
ekstrem.

Moderasi beragama merupakan istilah baru, yang masih jarang diketahui ataupun
dimengerti. Masyarakat luas lebih familiar dengan istilah toleransi beragama. Toleransi
beragama sendiri berarti menghargai, membiarkan, membolehkan kepercayaan atau
agama yang lain tetap ada.® Dalam konteks ini, toleransi beragama mengedepankan
untuk melakukan kewajiban untuk menghargai agama lain sebelum menuntut hak
kebebasan dalam menjalankan agamanya sendiri. Moderasi beragama hendak mencapai
tujuan dalam konteks untuk saling menghargai, tetapi lebih dari itu adalah untuk hidup
bersesama.

Moderasi beragama memiliki potensi yang sangat bagus untuk mempromosikan
perdamaian dan harmonisasi antar umat beragama. Namun, dalam praktiknya terdapat
masalah, pemahaman moderasi kaum mayoritas berbeda dengan apa yang dipahami
oleh kaum minoritas. Akhirnya kaum minoritas dipaksa untuk mengikuti keinginan dari
kaum mayoritas demi alasan untuk menciptakan kehidupan yang harmonis. Asyari
mengatakan adanya risiko terjadi diskriminasi dan pelanggaran hak asasi manusia
dengan adanya istilah moderat untuk mengukur keberagaman.’

Perbedaan pemahaman antara kaum mayoritas dan kaum minoritas tergambar di
dalam sikap toleransi masyarakat. Pemahaman ini kemudian menimbulkan dua paham
toleransi, yaitu toleransi pasif dan toleransi aktif. Toleransi pasif seperti misalnya
kelompok tertentu memiliki sikap toleransi yang terpaksa untuk menerima atau
membiarkan yang lain hidup karena realitas social yang plural. Dalam hal ini juga
sebagaimana yang diungkapkan oleh Otto, bahwa toleransi pasif dimana penguasa
membolehkan kelompok-kelompok minoritas tetap hidup dalam keyakinannya yang
bertentangan dengan kaum mayoritas selamat tidak mempersoalkan otoritas penguasa.®
Kelompok minoritas diberikan ruang yang terbatas untuk menganut keyakinannya oleh
penguasa.

Di Tana Toraja sendiri telah muncul wacana harmonisasi antar umat beragama,
yakni dengan akulturasi agama-budaya. Akulturasi agama-budaya pada dasarnya
berhasil dalam menciptakan toleransi aktif. Seperti kegiatan gotong royong dalam
Pembangunan rumah ibadah dan mendukung sepenuhnya keberadaan dari komunitas
yang berbeda keyakinan. Otto menegaskan bahwa toleransi aktif dan otentik adalah
toleransi respek yang bersifat horizontal sebab berkaitan dengan relasi sosial antara

6 Dwi Ananta Devi, Toleransi Beragama (Alprin Finishing and Bindery Shop, 2018).

7 Mohammad Asy’ari, “Menyelami Makna Moderasi Beragama di Indonesia: Kritik Dan Refleksi
Atas Praktik Keberagamaan Kontemporer,” Jurnal llmiah Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam Dan Tasawuf
7,no0. 2 (2021): 205-26.

8 Otto Gusti Madung, “Toleransi Dan Diskursus Post- Sekularisme,” Jurnal Ledalero 15 (2016):
305-22.

Copyright® 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 105



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 2 (Desember 2024)

individu dengan individu ataupun individu dengan kelompok serta kelompok dengan
kelompok.?

Naomi Sampe, telah melaksanakan penelitian tentang akulturasi agama budaya
sebagai penangkal radikalisme di Toraja. Penelitian tersebut memperlihatkan bahwa
nilai-nilai yang dihasilkan dalam akulturasi agama-budaya cukup efektif untuk
menangkal munculnya benih-benih ekstremisme dalam beragama.® Namun demikian
penelitian tersebut menyisahkan pertanyaan bahwa apakah suasana damai tersebut
akan terus eksis di masa mendatang dengan melihat mobilitas masyarakat dan
gempuran informasi yang kian massif terjadi.

Sebuah kekhawatiran terjadi di kalangan umat beragama di Toraja adalah dengan
masuknya paham moderasi beragama yang secara istilah baru untuk masyarakat Toraja.
Paham ini dikhawatirkan akan mengaburkan paham toleransi masyarakat Toraja.
Masyarakat Toraja yang telah diikat nilai-nilai budaya yang kuat dalam hubungan antara
agama dibuat bingung dengan munculnya moderasi beragama ini. Di daerah perbatasan
sendiri ditemukan dalam pra-penelitian bahwa hubungan umat beragama tidak
setoleran sepuluh tahun yang lalu. Hal ini ditandai dengan munculnya komunitas Forum
Kerukunan Pemuda Kaduaja yang muncul untuk menegaskan kembali toleransi
tersebut. Bukan karena moderasi beragama namun karena nilai-nilai budaya yang masih
kuat.

Dalam tulisan ini, penulis akan menguraikan moderasi beragama dan akulturasi
agama-budaya dalam dinamika hidup beragama yang ada di Tana Toraja, khususnya
daerah perbatasan yang cukup majemuk dalam hal social keagamaan. Nilai-nilai
akulturasi agama-budaya akan dibandingkan dengan nilai yang ada dalam moderasi
beragama. Tulisan ini bertujuan untuk mendeskripsikan sejauh mana moderasi
beragama dan akulturasi agama-budaya berpengaruh pada keharmonisan antar agama
di daerah perbatasan Tana Toraja.

2. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif deskriptif. Penelitian
kualitatif adalah metode penelitian yang digunakan untuk meneliti pada kondisi objek
yang alamiah, dimana peneliti adalah sebagai instrumen kunci.'* Jenis penelitian
deskriptif terdiri dari beberapa jenis, seperti penelitian survei, penelitian kasus,
penelitian perkembangan, penelitian tindak lanjut, penelitian analisis dokumen, studi
kasus waktu dan gerak dan studi kecenderungan.

9 Otto Gusti Madung.

10 Naomi Sampe, “Menangkal Radikalisme Agama Melalui Akulturasi Agama Dan Budaya Toraja,”
in Teologi Kontekstual Dan Kearifan Lokal Toraja, ed. Binsar Jonathan Pakpahan (Tana Toraja: BPK
Gunung Mulia, 2020).

11 Sugiyono, Memahami Penelitian Kualitatif (Bandung: Alfabeta, 2012).

Copyright® 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 106



Moderasi Beragama dan Akulturasi Agama Budaya

Penelitian ini akan melihat nilai-nilai yang dikembangkan dari dua pendekatan
ini yakni moderasi beragama dan akulturasi agama-budaya. Penelitian ini akan
difokuskan di perbatasan Tana Toraja-dan Enrekang khususnya di lembang Kaduaja
(Tana Toraja) dan desa Benteng Alla’ Utara (Enrekang). Kehidupan harmonis antar umat
beragama membuat peneliti tertarik untuk melihat perkembangan moderasi beragama
dan akulturasi agama-budaya di tempat ini.

3. Hasil dan Pembahasan
Moderasi Beragama dan Integrasi Nilai-nilai Kearifan Lokal

Apa itu moderasi beragama? Dari akar kata moderasi berasal dari kata
moderacious yang artinya, kualitas untuk bersikap sedang atau kemampuan mengambil
jalan tengah. Kata benda moderation, moderasi atau moderation dari bahasa Inggris yang
berarti mengatur, mengurangi, menahan atau meredam.'? Secara implisit dapat
dikatakan bahwa moderasi beragam adalah kemampuan seseorang dalam mengontrol
cara beragamanya. Moderasi beragama adalah sikap beragama yang seimbang antara
mengamalkan keyakinan agama sendiri dengan menghormati keyakinan orang lain yang
berbeda. Dalam praktiknya, ini berarti tidak melibatkan diri dalam tindakan ekstrem
atau fanatik. Moderasi beragama membantu menghindari sikap berlebihan, baik dari
sudut pandang ultra-konservatif maupun sudut pandang liberal. Dengan mengadopsi
sikap inklusif dan menghormati keberagaman keyakinan, moderasi beragama
menciptakan jalan tengah yang menghindari sikap revolusioner dalam beragama.*

Sejak dicetuskannya moderasi beragama sebagai suatu cara yang dinilai efektif
untuk tetap menjaga keharmonisan antar umat beragama di Indonesia, telah cukup
banyak pembahasan mengenai moderasi beragama ini. Dari pembahasan moderasi
beragama tersebut, ada yang mendukung namun tidak sedikit yang tidak setuju atau
memberikan analisa kritis terhadap moderasi beragama tersebut. Asy’ari
mengungkapkan bahwa moderasi beragama dalam epistemologinya masih ambigu dan
kabur.** Dalam hal tersebut, moderasi beragama dianggap membatasi kebebasan
beragama dan hak asasi manusia.

Kritik Asy’ari tentang moderasi beragama adalah adanya kekhawatiran bahwa
moderasi beragama hanya alat politik yang digunakan oleh penguasa untuk
mempertahankan status quo dan membatasi kritik terhadap kebijakan pemerintah.*
Asy’ari memaparkan bahwa moderasi beragama di Indonesia menggunakan pendekatan
yang hanya berfokus pada agama sebagai sumber nilai moral, tanpa memperhatikan

12 Alberthus M. Patty, Moderasi Beragama (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2021), i.

13 Moderasi Beragama, 18.

14 Asy’ari, “Menyelami Makna Moderasi Beragama Di Indonesia: Kritik Dan Refleksi Atas Praktik
Keberagamaan Kontemporer.”

15 Ibid.

Copyright® 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 107



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 2 (Desember 2024)

pendekatan lain yang dapat menopang moderasi beragama.’® Keadaan ini bisa
menyebabkan orang mengabaikan sudut pandang dan pemikiran yang berbeda dari
agama lain, serta membatasi partisipasi berbagai pihak dalam usaha mempromosikan
toleransi beragama. Sehingga seharusnya perlu juga melihat pendekatan-pendekatan
social, filsafat dan lain sebagainya sebagai sumber nilai moral yang diterima secara
universal.

Di sisi lain, dalam tulisan Khairil Anwar, menegaskan tentang moderasi beragama
sebagai solusi jalan tengah bagi masyarakat Indonesia dalam beragama.!” Kondisi
kehidupan keagamaan di Indonesia saat ini diwarnai oleh adanya perbedaan-perbedaan
dalam pemelukan agama, yang selanjutnya membangun pengelompokan masyarakat
berdasarkan pemeluk agama itu. Kondisi kehidupan keagamaan di Indonesia juga
ditandai oleh berbagai faktor sosial dan budaya, seperti perbedaan tingkat pendidikan
para pemeluk agama, perbedaan tingkat sosial ekonomi para pemeluk agama,
perbedaan latar belakang budaya, serta perbedaan suku dan daerah asal. Oleh karena
itu, moderasi beragama dapat dijadikan jalan tengah di tengah keberagaman beragama.

Setidaknya ada tiga alasan utama mengapa moderasi beragama dianggap perlu di
Indonesia. Pertama, salah satu aspek fundamental keberadaan agama adalah melindungi
harkat dan martabat manusia sebagai ciptaan Tuhan, yang melibatkan tanggung jawab
untuk menjauhkan diri dari tindakan yang merenggut nyawa manusia. Itulah mengapa
setiap agama selalu membawa misi damai dan keselamatan. Kemanusiaan menjadi
prioritas dalam beragama. Kedua, keberagaman budaya, suku bahkan agama tidak dapat
dihentikan. Bahkan kitab suci dalam agama pun mengalami multitafsir, munculnya
berbagai aliran dan kelompok sehingga konflik pun tak terelakkan. Konflik yang terjadi
merupakan sebuah kompleksitas dari kelompok-kelompok keagamaan tertentu. Bahkan
konflik yang didasari oleh perbedaan politik, kemudian menjurus pada konflik agama,
yang sebenarnya bukan konflik agama. [tulah mengapa moderasi beragama diperlukan
untuk menjaga peradaban manusia tidak musnah karena konflik yang berlatar belakang
keagamaan ataupun konflik yang mengatasnamakan agama. Ketiga, dalam konteks
Indonesia, moderasi beragama merupakan strategi budaya yang penting untuk merawat
keberagaman. Indonesia adalah negara yang sangat beragam, dan para pendiri bangsa
telah berhasil menciptakan kesepakatan melalui Pancasila, yang menyatukan berbagai
kelompok agama, etnis, bahasa, dan budaya. Meskipun Indonesia bukan negara agama,
namun agama tetap menjadi bagian integral dari kehidupan sehari-hari warganya.*®

Nilai-nilai agama dipadukan dengan kearifan lokal dan adat istiadat, beberapa
hukum agama diatur oleh negara, dan ritual keagamaan bersatu dengan budaya untuk
menciptakan kerukunan dan kedamaian dalam masyarakat. Dalam konteks Toraja, nilai

16 Tbid.

17 Khairil Anwar, Moderasi Beragama: Sebuah Diskursus Dinamika Keagamaan Di Era
Kontemporer, 2016, 2.

18 Moderasi Beragama, 9-10.

Copyright® 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 108



Moderasi Beragama dan Akulturasi Agama Budaya

karapasan adalah nilai tertinggi dalam budaya Toraja. Karapasan merupakan filosofi
orang Toraja yang diartikan sebagai persatuan, kedamaian, ketenangan dan
ketentraman.' Dalam konteks tersebut karapasan adalah kedamaian atau kesejahteraan
dalam komunitas baik itu berdasarkan hubungan darah, sesama manusia, dengan
leluhur dengan ciptaan lain terlebih hubungan dengan Yang Ilahi.*

Pada dasarnya moderasi beragama terbuka terhadap nilai-nilai budaya lokal
seperti nilai karapasan yang menjadi nilai tertinggi dalam kehidupan masyarakat Toraja.
Sejalan dengan konsep moderasi beragama yang cara pandang, sikap dan praktek
beragama adalah untuk melindungi martabat kemanusiaan dan membangun
kemaslahatan umum, maka nilai karapasan merupakan konsep yang dapat memperkuat
moderasi beragama tersebut.

Integrasi moderasi beragama dengan nilai karapasan dalam masyarakat Toraja
dapat diwujudkan melalui pendekatan inklusif yang menempatkan agama dan budaya
sebagai pilar harmoni sosial. Nilai karapasan yang mencerminkan keseimbangan dalam
kehidupan sosial dan spiritual dapat memperkuat sikap toleransi antarumat beragama.
Dengan menjunjung tinggi nilai ini, masyarakat Toraja dapat menjaga kerukunan
antaragama serta mereduksi potensi konflik yang timbul akibat perbedaan keyakinan.
Lebih dari itu, integrasi ini mendorong terciptanya ruang dialog antarbudaya dan
antaragama yang sehat, serta memastikan bahwa praktik keagamaan tidak hanya
berorientasi pada kepentingan kelompok tertentu, tetapi juga pada kesejahteraan
bersama seluruh elemen masyarakat.

Akulturasi Agama-Budaya dalam Konteks Konflik dan Resolusi

Naomi Sampe mengatakan bahwa secara historis, istilah akulturasi pertama kali
dicetuskan oleh J].W. Powell pada tahun 1880, namun prasasti Sumeria merupakan
artefak paling awal menuliskan tentang akulturasi.?* Hal ini menunjukkan terjadinya
interaksi orang lokal dengan orang asing dalam bidang perdagangan dengan tujuan
membatasi akulturasi yang bertujuan untuk melindungi praktek budaya lokal. Namun,
harus diingat bahwa pada hakikatnya, budaya bersifat dinamis, sehingga dia akan terus
berkembang seiring dengan perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, seni maupun
peradaban. Pengaruh globalisasi telah mengakibatkan terjadinya interaksi antar
manusia dengan latar belakang yang berbeda-beda.

Wildan Rosydiana mendefinisikan akulturasi sebagai proses sosial di mana dua
atau lebih budaya bertemu dan saling mempengaruhi. Proses yang muncul dari
keberadaan sekelompok orang dengan budaya yang satu berhadapan dengan budaya

19 Milka Tosangin, “Nilai Hospitalitas Dalam Budaya Karapasan Dan Implikasinya Terhadap
Pencegahan Konflik Agama Di Toraja,” Sabda: Jurnal Teologi Kristen 4, (Mei 2023): 33-47.

20 Yudha Nugraha Manguju, “Harmonisasi Sebagai Jalan Interspiritualitas Dalam Relasi Kristen-
Islam Di Toraja,” KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen 3, mno. 2 (2022): 162-75,
https://doi.org/10.34307 /kamasean.v3i2. 108.

21 Sampe, “Menangkal Radikalisme Agama Melalui Akulturasi Agama Dan Budaya Toraja.”

Copyright® 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 109



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 2 (Desember 2024)

yang lain. Budaya asing lambat laun diterima dan diolah menjadi budaya sendiri tanpa
kehilangan unsur asli budaya kelompoknya sendiri. Syarat terjadinya proses akulturasi
yakni dengan adanya penerimaan kebudayaan tanpa rasa terkejut, kemudian adanya
keseragaman seperti nilai baru yang tercerna akibat keserupaan tingkat dan corak
budayanya.?? Selain itu Enrika mengutip Koentjaraningrat yang mengatakan bahwa
akulturasi merupakan proses sosial yang timbul apabila sekelompok manusia dengan
suatu kebudayaan tertentu dihadapkan pada unsur-unsur dari suatu kebudayaan asing
sehingga unsur-unsur asing itu lamban-laun diterima dan diolah ke dalam kebudayaan
sendiri, tanpa menyebabkan hilangnya kepribadian kebudayaan itu.?

Budaya lokal pada awalnya merupakan artefak dari keyakinan-keyakinan leluhur
yang ada di Toraja. Namun ketika Islam dan Kristen menginvasi ke Toraja, keyakinan-
keyakinan yang ada dalam budaya tersebut berubah menjadi nilai-nilai budaya yang
kemudian menjadi semakin kuat ketika dipadukan dengan nilai-nilai agama yang baru
(Islam dan Kristen). Nilai-nilai tersebut diterima secara universal antara Islam dan
Kristen yang kemudian menjadi jembatan dialog kedua agama ini. Pada dasarnya
budaya yang ada di perbatasan Tana Toraja dan Enrekang masih dominan dipengaruhi
oleh budaya Toraja. Hamida et al menyebut masyarakat adat Tangsa (salah satu
kampung di Benteng Alla’ Utara) yang memiliki warisan dari nenek moyang berupa
pepasan, aluk, dan pamali yang masih terpelihara sampai sekarang. Bukan hanya dalam
hal warisan nenek moyang yang terpelihara tetapi masih banyak ritual yang masih
dilakukan oleh masyarakat adat Tangsa sampai sekarang seperti rambu solo, rambu
tuka, ma’rara tongkonan, dan massalu nene. Adapun alasan tetap menjalankan ritual
adalah untuk mempererat silaturahmi dan tali persaudaraan dengan rumpun keluarga
karena di acara tersebut keluarga bisa bercengkerama dengan keluarga yang sudah
lama tidak bertemu.?* Tradisi yang di Tangsa ini merupakan tradisi yang berasal dari
Toraja, ini diakibatkan karena berdasarkan historis atau mitologi orang Toraja, yang
menyatakan daerah tangsa masih bagian dari Toraja sampai di Anggeraja.

Enrike menjelaskan terdapat perbedaan antara bagian kebudayaan yang sukar
berubah dan terpengaruh oleh unsur-unsur kebudayaan asing (covert culture), dengan
bagian kebudayaan yang mudah berubah atau terpengaruh oleh unsur-unsur
kebudayaan asing (overt culture). Covert culture misalnya, 1) sistem nilai-nilai budaya,
2) keyakinan-keyakinan keagamaan yang dianggap keramat, 3) beberapa adat yang
sudah dipelajari sangat dini dalam proses sosialisasi individu warga masyarakat, dan 4)
beberapa adat yang mempunyai fungsi yang terjaring luas dalam masyarakat.

22 Wildan Novia Rosydiana, “Nyadran: Bentuk Akulturasi Agama Dengan Budaya Jawa,” HUMANIS:
Jurnal IImu-Ilmu Sosial Dan Humaniora 15, no. 1 (2023): 15-23,
https://doi.org/10.52166 /humanis.v15i1.3305.

23 J] Siwalankerto, “Akulturasi Pada Gereja Kristen Pniel” 1, no. 1 (2013): 1-10.

24+ M Rasyid Ridha, “Masyarakat Adat Tangsa Di Enrekang Sulawesi Selatan , 2004-2018 Terlalu
Panas Tidak Dapat Timbul Suatu Kebudayaan Seperti Di Sahara, Kalahari, Gobi . Dapat Melahirkan Suatu
Kebudayaan . (M Dien Madjid , 2014 ) Indonesia Merupakan 656 Suku Bangsa. ( Ko” 2, no. 1 (2020).

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 110



Moderasi Beragama dan Akulturasi Agama Budaya

Sedangkan overt culture misalnya kebudayaan fisik, seperti alat-alat dan benda-benda
yang berguna, tetapi juga ilmu pengetahuan, tata cara, gaya hidup, dan rekreasi yang
berguna dan memberi kenyamanan.?®

Dalam konteks akulturasi agama-budaya di daerah perbatasan Toraja-Enrekang,
Naomi menuliskan beberapa nilai-nilai yang muncul dari akulturasi agama-budaya
yakni nilai toleransi, nilai kekeluargaan, damai (karapasan), saling mengangkat dan
memajukan, nilai etos Kerja yang tinggi.?® Nilai-nilai ini dipandang sebagai nilai universal
yang diterima baik oleh pihak Muslim maupun Kristen. Nilai ini juga yang menjiwai
masyarakat di daerah perbatasan sehingga keharmonisan antar umat beragama tetap
terjaga. Akulturasi agama-budaya memberikan penguatan pada hubungan antar umat
beragama sehingga tidak terjadi sebuah hal yang memicu konflik antar umat beragama.

Masyarakat Toraja menyadari bahwa budaya yang dibalut dalam adat istiadat
merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari komunitas sosial atau dengan kata lain,
seluruh sistem kehidupan sosial dijiwai oleh adat. Masyarakat Toraja menerima adat
secara total sebagai sistem kehidupan sosialnya, serta berkeyakinan bahwa hanya
dengan berpedoman kepada adatlah maka ketenteraman, kedamaian, kebahagiaan bagi
setiap anggota masyarakat dapat terwujud.

Menuju Keharmonisan Hidup Beragama di Tana Toraja

Moderasi beragama merupakan salah satu cara hidup dalam beragama. Asy’ari
mengklaim konsep moderasi beragama telah ada sejak Islam mulai disebarkan di
Nusantara.”” Istilah ini masih cukup asing di telinga masyarakat Toraja-Enrekang,
bahkan ada yang sama sekali tidak mengerti. Kebanyakan masyarakat lebih familiar
dengan istilah toleransi. Dapat dikatakan nilai toleransi telah ditanamkan sejak dini,
sehingga penghargaan terhadap keyakinan orang lain masih terjaga yang menciptakan
keharmonisan.

Nilai toleransi yang telah dipupuk, mengakibatkan terjadinya keharmonisan di
dalam masyarakat. Dalam peribadatan misalnya, orang-orang Kristen sungguh sangat
memahami, ketika ada ibadah syukur yang dilaksanakan oleh umat Kristen dan
kebetulan bersamaan dengan jadwal adzan di Masjid, maka ibadah itu dihentikan
sejenak sembari menunggu adzan. Demikian pun pada hari Minggu ketika orang Kristen
beribadah di gereja maka, umat Islam pun tidak akan membuat kebisingan-kebisingan
yang mengganggu ibadah orang Kristen tersebut. Demikian pun pada malam hari,
masyarakat, pemerintah dan tokoh-tokoh agama telah sepakat bahwa kegiatan tidak
boleh dilaksanakan sampai larut malam. Bahkan warga dengan sendirinya telah sadar,

25 Enrike Puspita Indrianto, “Akulturasi Pada Gereja Kristen Pniel Blimbingsari- Bali,” Jurnal Intra
1,no.1(2013): 1-10.

26 Sampe, “Menangkal Radikalisme Agama Melalui Akulturasi Agama Dan Budaya Toraja.”

27 Asy’ari, “Menyelami Makna Moderasi Beragama Di Indonesia: Kritik Dan Refleksi Atas Praktik
Keberagamaan Kontemporer.”

Copyright® 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 111



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 2 (Desember 2024)

jika sudah menunjukkan pukul 21.00, maka warga yang berkumpul akan segera
membubarkan diri.

Nilai toleransi ini berimbang dengan moderasi beragama yang menghormati
keyakinan orang lain sembari tetap mengamalkan keyakinan yang dimiliki. Namun
konteks akulturasi agama-budaya menutupi kekurangan moderasi beragama yang
hanya menjadikan agama sebagai sumber nilai moral. Akulturasi agama-budaya tidak
hanya menjadikan agama sebagai satu-satunya sumber nilai moral, tetapi kesepakatan
sosial budaya juga menjadi sumber nilai moral. Tujuan dari moderasi beragama yaitu
untuk melindungi martabat kemanusiaan dan membangun kemaslahatan umum boleh
tercapai dengan terimplementasinya toleransi aktif. Toleransi tidak hanya terjadi dalam
hubungan vertikal, tetapi juga diperkuat dalam hubungan horizontal.

Nilai kekeluargaan juga menjadi sentral dalam keharmonisan umat beragama.
Kekeluargaan menjadi salah satu alasan utama terjaganya keharmonisan umat
beragama. Namun ini cukup terbatas jika dibandingkan dengan konsep moderasi
beragama. Moderasi beragama di Indonesia dijabarkan dalam tiga pilar, yakni moderasi
pemikiran keagamaan yang moderat, yang ditandai dengan kemampuan untuk
memadukan antara teks dan konteks, yaitu pemikiran keagamaan yang tidak semata-
mata bertumpu pada teks-teks keagamaan dan memaksakan penundukan realitas dan
konteks baru pada teks. Pilar kedua adalah moderasi dalam bentuk gerakan. Dalam hal
ini, gerakan penyebaran agama, yang bertujuan untuk mengajak pada kebaikan dan
menjauhkan diri dari tindakan-tindakan yang jahat. Hal ini harus didasarkan pada
ajakan yang dilandasi dengan prinsip melakukan perbaikan, dan dengan cara yang baik
pula. Pilar ketiga adalah moderasi dalam tradisi dan praktek keagamaan, yakni
penguatan hubungan antara agama dengan tradisi dan kebudayaan masyarakat
setempat.

Sosialisasi tentang moderasi beragama yang masih sangat kurang di daerah
perbatasan ini mengakibatkan masyarakat hanya memegang nilai kekeluargaan dalam
mempertahankan keharmonisan tersebut. Penceramah-penceramah fundamentalis
memberikan pengaruh yang cukup signifikan terhadap paradigma terhadap umat
beragama lain. Hal ini mengakibatkan dalam beberapa tahun terakhir pasca pandemic
covid-19, hubungan antar umat beragama cukup renggang, kecuali yang masih terikat
dalam kekeluargaan.

Di dalam interaksi antara umat beragama, meskipun ada beberapa cara pandang
yang sudah mulai berubah terhadap interaksi antar umat beragama, namun dalam hal
saling mengangkat dan etos kerja tidak berubah. Ketika dalam proses pembangunan
gereja, maka umat Muslim akan turut terlibat dalam membantu, demikian pun
sebaliknya. Meskipun Muslim mayoritas di daerah perbatasan, tetapi ketika dalam
pekerjaan gotong royong tidak ada perbedaan yang signifkan yang terjadi. Bahkan
bukan hanya dalam pembangunan gedung gereja, tetapi juga ketika dalam
pembangunan rumah ataupun jalan umum.

Copyright® 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 112



Moderasi Beragama dan Akulturasi Agama Budaya

4. Kesimpulan

Dinamika kehidupan beragama di Tana Toraja mencerminkan sebuah realitas sosial
yang kompleks namun harmonis, di mana moderasi beragama dan akulturasi agama-
budaya menjadi dua pilar utama dalam menjaga stabilitas dan kohesi sosial. Moderasi
beragama, yang diinisiasi oleh pemerintah sebagai upaya meredam ekstremisme dan
intoleransi, berfokus pada sikap inklusif dan toleran dalam praktik keberagamaan.
Namun, konsep ini masih menghadapi tantangan epistemologis dan praktis, seperti
potensi bias dalam penerapannya yang cenderung memposisikan kelompok mayoritas
sebagai penafsir utama "moderat", sehingga berisiko memarginalkan kelompok
minoritas dan memunculkan praktik diskriminatif yang terselubung.

Di sisi lain, akulturasi agama-budaya di Tana Toraja terbukti lebih adaptif dan
berkelanjutan, dengan mengakar pada nilai-nilai lokal seperti karapasan (kedamaian
dan kesejahteraan bersama), toleransi aktif, kekeluargaan, dan etos kerja yang tinggi.
Akulturasi agama-budaya tidak hanya bersandar pada nilai agama semata sebagai
sumber moralitas, tetapi juga memadukan nilai-nilai budaya lokal sebagai sumber etika
sosial yang dapat diterima oleh berbagai kelompok agama. Fenomena ini menunjukkan
bahwa agama dan budaya tidak selamanya berada dalam posisi berlawanan, melainkan
dapat saling berinteraksi, berdialog, dan beradaptasi untuk menciptakan ruang hidup
yang harmonis dan inklusif.

Namun, tantangan tetap ada, terutama dalam konteks mobilitas masyarakat dan
arus informasi global yang semakin masif. Pengaruh ideologi fundamentalis yang
disebarkan melalui berbagai platform komunikasi modern dapat memicu ketegangan
sosial di tengah masyarakat yang sebelumnya harmonis. Selain itu, rendahnya sosialisasi
konsep moderasi beragama di tingkat lokal membuat sebagian masyarakat lebih
mengandalkan mekanisme tradisional dalam menjaga harmoni ketimbang memahami
konsep moderasi itu sendiri.

Dengan demikian, integrasi antara moderasi beragama dan akulturasi agama-
budaya bukan sekadar upaya meredam konflik, tetapi juga sebuah strategi
pembangunan sosial yang bertujuan untuk membentuk kesadaran kolektif tentang
pentingnya menjaga keseimbangan antara agama, budaya, dan nilai-nilai universal
kemanusiaan. Diperlukan upaya kolaboratif antara pemerintah, pemuka agama, dan
masyarakat adat untuk memastikan bahwa nilai-nilai luhur ini dapat terus diwariskan
dan diimplementasikan dalam praktik sehari-hari, sehingga Tana Toraja dapat menjadi
model bagi daerah lain dalam mewujudkan keharmonisan antarumat beragama di
tengah keberagaman.

Referensi

Anwar, Khairil. Moderasi Beragama: Sebuah Diskursus Dinamika Keagamaan Di Era
Kontemporer, 2016.

Arvanti, Armita, Bayu Setiawan, Syamsunasir, and Pujo Widodo. “Dinamika Konflik
Keagamaan Di Maluku Serta Upaya Resolusi Mewujudkan Perdamaian.” Jurnal

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 113



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 2 (Desember 2024)

Education and Development 12,no.1 (2024): 61-69.

Asy’ari, Mohammad. “Menyelami Makna Moderasi Beragama Di Indonesia: Kritik Dan
Refleksi Atas Praktik Keberagamaan Kontemporer.” Jurnal l[Imiah Spiritualis: Jurnal
Pemikiran Islam Dan Tasawuf 7, no. 2 (2021): 205-26.

Devi, Dwi Ananta. Toleransi Beragama. Alprin Finishing and Bindery Shop, 2018.

Indrianto, Enrike Puspita. “Akulturasi Pada Gereja Kristen Pniel Blimbingsari- Bali.”
Jurnal Intra 1,no. 1 (2013): 1-10.

Litbang, Badan, and D A N Diklat. Buku Moderasi  Beragama.
Www.Balitbangdiklat.Kemenag.Go.ld, 2022.

Manguju, Yudha Nugraha. “Harmonisasi Sebagai Jalan Interspiritualitas Dalam Relasi
Kristen-Islam Di Toraja.” KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen 3, no. 2 (2022): 162-
75. https://doi.org/10.34307 /kamasean.v3i2.108.

Moderasi Beragama. Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019.

Muhammad Nur Rofik1], M. Misbah. “Implementasi Program Moderasi Beragama Yang
Dicanangkan Oleh Kementerian Agama Kabupaten Banyumas Di Lingkungan
Sekolah.”  Lectura: Jurnal Pendidikan 12, no. 2 (2021): 327-32.
https://doi.org/10.22141/2224-0721.16.4.2020.208486.

Otto Gusti Madung. “Toleransi Dan Diskursus Post- Sekularisme.” Jurnal Ledalero 15
(2016): 305-22.

Patty, Alberthus M. Moderasi Beragama. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2021.

Ridha, M Rasyid. “Masyarakat Adat Tangsa Di Enrekang Sulawesi Selatan , 2004-2018
Terlalu Panas Tidak Dapat Timbul Suatu Kebudayaan Seperti Di Sahara , Kalahari,
Gobi . Dapat Melahirkan Suatu Kebudayaan . ( M Dien Madjid , 2014 ) Indonesia
Merupakan 656 Suku Bangsa . ( Ko” 2, no. 1 (2020).

Rosydiana, Wildan Novia. “Nyadran: Bentuk Akulturasi Agama Dengan Budaya Jawa.”
HUMANIS: Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial Dan Humaniora 15, no. 1 (2023): 15-23.
https://doi.org/10.52166 /humanis.v15i1.3305.

Sampe, Naomi. “Menangkal Radikalisme Agama Melalui Akulturasi Agama Dan Budaya
Toraja.” In Teologi Kontekstual Dan Kearifan Lokal Toraja, edited by Binsar
Jonathan Pakpahan. Tana Toraja: BPK Gunung Mulia, 2020.

Siwalankerto, J1. “Akulturasi Pada Gereja Kristen Pniel” 1, no. 1 (2013): 1-10.

Sugiyono. Memahami Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta, 2012.

Tosangin, Milka. “Nilai Hospitalitas Dalam Budaya Karapasan Dan Implikasinya
Terhadap Pencegahan Konflik Agama Di Toraja.” Sabda: Jurnal Teologi Kristen 4,
no. Mei (2023): 33-47.

Copyright® 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 114



