MELQO: Jurnal Studi Agama-agama

ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online)
Volume 4, No 1, Juni 2024; (34-47) Available at: https://melo.iakn-toraja.ac.id

INTERAKSI SIMBOLIK PADA MENARA KUDUS: Kajian Lintas Agama dan
Budaya

Hasan Daulah
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta
hasandaulah2003@gmail.com

Abstract : The purpose of this article is to study the culture used by Sunan Kudus in
spreading Islam, by considering the symbolic relationship between tradition and culture
found in the Kudus tower in Central Java. This research is based on the history of Sunan
Kudus's da'wah approach which prioritizes tolerance during the Islamization process.
Therefore, the approach used by Sunan Kudus can produce harmony in society. It is possible
to use symbolic relationships to further explain how Sunan Kudus can promote harmony in
society, which will be the main topic of the author's article. The author uses symbolic
interaction theory which is supported by cross-cultural concepts of religion and culture.
They describe the Kudus community as asocial research that has a tolerant identity in a
plural society. The results of this research show how a pluralist society and a society that
respects differences develops, allowing differences to work together.

Keywords: Holy tower, Symbolic Interaction, Symbols, Religion, Culture

Abstrak: Tujuan dari artikel ini adalah untuk mempelajari budaya yang digunakan oleh
Sunan Kudus dalam menyebarkan agama Islam, dengan mempertimbangkan hubungan
simbolik antara tradisi dan budaya yang ditemukan di Menara Kudus di Jawa Tengah.
Penelitian ini didasarkan pada sejarah pendekatan dakwah Sunan Kudus yang
mengutamakan toleransi selama proses Islamisasi. Oleh karena itu, pendekatan yang
digunakan oleh Sunan Kudus dapat menghasilkan keharmonisan di masyarakat.
Dimungkinkan untuk menggunakan hubungan simbolik untuk menjelaskan lebih lanjut
bagaimana Sunan Kudus dapat mempromosikan keharmonisan dalam masyarakat, yang
akan menjadi topik utama artikel penulis. Penulis menggunakan teori interaksi simbolik
yang didukung oleh konsep agama dan budaya lintas budaya. Mereka menggambarkan
masyarakat Kudus sebagai penelitian sosial yang memiliki identitas toleran dalam
masyarakat yang plural. Hasil penelitian ini menunjukkan bagaimana masyarakat
pluralis dan masyarakat yang menghargai perbedaan berkembang, memungkinkan
perbedaan berjalan bersama.

Kata Kunci: Menara kudus, Interaksi Simbolik, Simbol, Agama, Budaya

Article

History: Received: 17-05-2024 Revised: 5-06-2024  Accepted: 14-06-2024

1. Pendahuluan

Para saudagar dari Arab, Persia, dan India membawa Islam ke Indonesia sekitar
pada abad ke-7 masehi. Beberapa bukti menjelaskan bahwasanya Islam masuk ke
Nusantara melalui jalan perdagangan lalu menetap dan mendirikan perkampungan di
selat Malaka. Pada perkembangannya, agama Islam semakin banyak penganut dan mulai

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 34



Interaksi Simbolik pada Menara Kudus

menyebar luas di seluruh Indonesia, khususnya di pulau Jawa. Islamisasi dimulai dari kota
bagian pesisir utara Jawa Timur, Jawa Tengah dan Jawa Barat.! Kemudian sampai
terbentuknya kerajaan Islam di mulai dari kerajaan Demak, Cirebon, Banten dan
Mataram. Peran penting dalam Islamisasi di Jawa adalah peran Walisongo dalam
berdakwah, dengan cara pendekatan budaya lokal dan tidak bertentangan dengan nilai-
nilai Islam.2

Raden Ja'far Shadiq atau lebih di kenal dengan sebutan Sunan Kudus adalah salah
satu dari anggota Walisongo, Pada masa kerajaan Demak, Sunan Kudus diberi wewenang
untuk menyebarluaskan agama Islam di kota kudus. Sunan Kudus ketika menyebarkan
agama Islam dengan menggunakan sikap toleran dan kebijaksanaan, metode dakwah
tersebut dapat memikat hati masyarakat, yakni dengan langsung terjun ke masyarakat
yang mencakup dari kalangan priyayi, santri, abangan dan masyarakat luas. Metode
lainnya untuk mempermudah cara berdakwah adalah melalui seni dan budaya.3
Kombinasi penyampaian ajaran Islam dalam metode dakwahnya kini dapat mewujudkan
masyarakat yang plural saling rukun satu sama lain, terbebas dari Konflik-konflik
keberagaman etnis, budaya dan agama. Cara seperti itulah yang dianggap efektif sebagai
bentuk untuk memahami dan mendalami karakter masyarakat.*

Problem Sunan Kudus dalam menyiarkan agama Islam juga begitu besar,
masyarakat Kudus pada waktu itu masih tergolong sangat banyak mengikuti agama
Hindu dan Buddha, serta memiliki banyak keanekaragaman dan adat istiadat, sehingga
dalam misi dakwah Sunan Kudus cukup berat dalam mengatasi keadaan yang sangat
beragam dan sudah menjadi bagian dari kehidupan masyarakat kala itu. Akan tetapi,
Sunan Kudus dalam dakwahnya, tidak melarang ataupun menghilangkan kebudayaan
tersebut, melainkan melakukan akulturasi budaya dan teposeliro atau sikap toleransi.>
Sikap toleran yang di maksud tidak lain berupa melakukan pendekatan langsung pada
masyarakat, melihat adat istiadat yang sudah berlaku.

Seperti agama Hindu sangat mensucikan hewan sapi, dikarenakan sapi dipercaya
sebagai hewan yang suci. Penghormatannya terhadap hewan sapi, umat Hindu percaya
kehidupannya bisa berjalan baik, oleh karena itu penghormatan kepada sapi ini sangat
juga dihormati oleh Sunan Kudus untuk menjaga rasa kepercayaan mereka terhadap rasa
saling menghargai.6 Celah inilah digunakan Sunan Kudus untuk menjaga kedaulatan
masyarakat di kota Kudus dengan memberikan fatwa dilarangnya penyembelihan hewan

1 A R Idham Kholid, “Wali Songo: Eksistensi Dan Perannya Dalam Islamisasi Dan Implikasinya
Terhadap Munculnya Tradisi-Tradisi Di Tanah Jawa,” Jurnal Tamaddun 1, no. 1 (2016).

2 Jurnal Wahana Karya Ilmiah Pendidikan, Dicky Darmawan, and M Makbul, “Peran Walisongo
Dalam Mengislamkan Tanah Jawa: Perkembangan Islam Di Tanah Jawa” (2022).

3 Purwadi, Sejarah Walisanga (Yogyakarta: Ragam, 2009).

4 Muhammad Abdul Kharis, “Islamisasi Jawa: Sayyid Ja'far Shadiq Dan Menara Kudus Sebagai
Media Dakwahnya,” JURNAL INDO-ISLAMIKA 10, no. 1 (September 30, 2020): 1-5.

5 Purwadi, Sejarah Walisanga.

6 Nurul Khotimah, “Enkulturasi Nilai-Nilai Kesejarahan Sunan Kudus Pada Masyarakat Di Daerah
Kudus Kulon,” Historia Pedagogia 7, no. 2 (2018): 120-128.

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 35



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 1 (Juni 2024)

sapi bagi orang muslim di kota Kudus dengan menggantikannya dengan hewan kerbau.”
Secara historis sikap saling menghargai sudah ditanamkan melalui dakwahnya Sunan
Kudus, sehingga dengan latar belakang tersebut, masyarakat Kudus masih melestarikan
apayang sudah diajarkan Sunan Kudus. Dalam metode dakwahnya, banyak tercipta nilai-
nilai ajaran Islam baru, seperti pada hari-hari besar Islam. Kegiatan upacara keagamaan
di lengkapi dengan penyembelihan hewan kerbau seperti hari raya idul Adha, mauludan
( hari kelahiran nabi Muhammad Saw) dan pada acara Bukak Luwur ( syuro ). Melihat
kondisi sekarang masyarakat Kudus memiliki banyak penganut agam Islam yang banyak
masih mempertahankan ajaran Sunan Kudus sebagai bentuk toleransi terhadap agama
non Islam.8

Dalam kajian kali ini, penulis akan menggunakan pendekatan teori interaksi
simbolik untuk memahami proses dakwah Sunan Kudus dalam menciptakan ruang
kebudayaan baru. Pembahasan tentang Menara Kudus dalam dunia akademik sudah
banyak ditulis oleh para penulis lainnya. Pertama, oleh Syaiful Arif tentang “Strategi
Dakwah Sunan Kudus” yang menjelaskan mengenai suatu pendekatan oleh Sunan Kudus
dalam misi dakwah menyiarkan agama Islam yang bersifat kultural. Di sini, dakwah
diartikan secara luas, oleh karena itu, dakwah yang disampaikan dalam tulisan ini tidak
bersifat formal seperti yang dilakukan oleh para dai dipanggung pengajian. Di sini,
dakwah berarti menyebarkan nilai-nilai Islam dalam konteks masyarakat, baik dalam hal
kemanusiaan, kebangsaan, dan kebudayaan. Menara Kudus, sebagai artefak budaya Islam
Nusantara, merupakan contoh terindah dari pendekatan dakwah kultural. Artinya, Sunan
Kudus adalah paradigma kebudayaan yang telah menempatkan Islam sebagai
kebudayaan. Dalam keadaan seperti ini, dakwah Islam akhirnya tidak menjadi
ikonoklasme, penghancuran ikon lokal. Namun, mengikuti "nafas kebajikan" komunitas
lokal.

Kedua, oleh Achmad Habibullah, Mugima Adinda siti Aisyah dan Lusi Nur Azizah
Hoerunnisa tentang “Membumikan Spirit Toleransi Sunan Kudus Kepada Generasi Millenial
Melalui Tali Akrab” yang menjelaskan mengenai gambaran umum lokasi, masyarakat, dan
kebudayaan, akulturasi, bentuk bangunan Menara Kudus, dan sebagai pusat studi lanjut
di Jawa Tengah. Menara Kudus, meskipun berasal dari dua budaya yang berbeda, juga
sebagai bukti simbol yang menunjukkan sikap yang toleran, terbuka, dan mampu
memahami dan menghargai keragaman atau perbedaan budaya. Hal ini akan memastikan
hubungan yang tetap harmonis dan damai antara satu sama lain. Keharmonisan tersebut
menjadi suatu barang yang sangat berharga, adanya rasa harmoni antara umat Islam
dengan Hindu dan Buddha pada masa Islamisasi oleh Sunan Kudus, menghindarkan
terciptanya konflik yang memiliki perbedaan kepercayaan terhadap agama dan budaya.

7 Nur Said, “Jejak Perjuangan Sunan Kudus,” Yogyakarta: Brillian Media Utama (2010).

8 Triyanto Triyanto et al, “Masjid Menara Kudus: Refleksi Nilai Pendidikan Multikultural Pada
Kebudayaan Masyarakat Pesisiran,” Imajinasi: Jurnal Seni 13, no. 1 (2019): 69-76, accessed June 3, 2024,
https://doi.org/10.15294/imajinasi.v13i1.2196.

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 36



Interaksi Simbolik pada Menara Kudus

Di tengah-tengah masyarakat yang memiliki banyak keanekaragamannya, Sunan
Kudus sangat jeli untuk mempertimbangkan langkah-langkah dalam menyiarkan agama
[slam dengan jalan damai, dan diantara dari kesembilan Walisongo, Sunan Kudus sangat
mencerminkan multikulturalisme. Selain itu juga, karakter plularis yang dimiliki oleh
Sunan Kudus juga di barengi dengan pendekatan interaksi simbolik, dimana dapat dilihat
secara jelas adanya bangunan hasil dari akulturasi budaya antara Islam, Hindu, Buddha
dan Khonghucu.? Dengan mendirikan masjid Al Aqgsha dan Menara Kudus, Sunan Kudus
melakukan transformasi sosial yang sederhana dalam lingkup budaya. Masjid dan Menara
dalam hal ini, menjadikan suatu nilai interaksi simbolik dalam melakukan transisi nilai-
nilai kebudayaan, dimana Sunan Kudus masih melekatkan nilai-nilai kebudayaan lokal.
Sedangkan pada bangunan Menara Kudus bisa ditelaah adanya unsur kebudayaan lokal
pada waktu itu, yakni lebih tepatnya nilai-nilai kebudayaan Hindu dan Buddha.1® Dengan
begitu, penelitian ini didasarkan pada persoalan bagaimana proses dakwah Sunan Kudus
dalam menyiarkan agama Islam dan kemudian dapat menghasilkan ruang budaya yang
harmonis berupa masjid Al-Agsha dan Menara Kudus melalui pendekatan interaksi
simbolik.

2. Metode Penelitian

Penelitian ini, terfokus pada metode dakwah Sunan Kudus dalam menyiarkan
agama Islam. Dengan begitu, apa yang telah dilakukan oleh Sunan Kudus adalah sebagai
proses interaksi simbolik dalam menyiarkan agama Islam yang menarik dipelajari lebih
dalam lagi. Dalam penelitian ini, pendekatan kualitatif analisis-deskriptif digunakan
untuk memeriksa berbagai sumber literatur, seperti buku, artikel, jurnal, dan referensi
yang relevan.!! Kajian tentang Menara Kudus akan dibedah dengan gagasan Herbert
Blumer dengan tori interaksi simbolik yang mengacu pada tiga dasar proses interaksi
simbolik.1? Dengan begitu, analisis kasus dilakukan berdasarkan persoalan proses
dakwah Sunan Kudus dengan ditelah sesuai argument oleh Herber Blumer dalam konteks
kajian lintas agama dan budaya, maka akan ditemukan bagaimana proses Sunan Kudus
dalam membuka ruang kebudayaan yang baru dan harmonis.

3. Hasil dan Pembahasan
Mediasi dan Harmoni

Menara Kudus adalah monumen bersejarah dan merupakan simbol dari
harmonisasi dalam metode dakwah Sunan Kudus, melalui pendekatan kulturalnya yang

9 Moh Rosyid, “PEMANFAATAN CAGAR BUDAYA KAUMAN MENARA KUDUS SEBAGAI MEDIA
PEMBELAJARAN SEJARAH,” Tsaqofah Dan Tarikh: Jurnal Kebudayaan Dan Sejarah Islam 6, no. 2 (2022): 66—
78.

10 Solichin Salam, Kudus Purbakala Dalam Perjuangan Islam (Kudus: Menara Kudus, 1977).

11 M.Pd Dr. Abdul Fattah Nasution, Metode Penelitian Kualitatif (Bandung: CV. Harfa Creative, 2023).

12 Dadi Ahmadi, “Interaksi Simbolik: Suatu Pengantar,” MediaTor (Jurnal Komunikasi) 9, no. 2
(2008): 301-316.

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 37



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 1 (Juni 2024)

sangat memperhatikan nilai-nilai agama dan budaya pada masyarakat sekitar.!3 Menara
Kudus juga bisa diartikan sebagai penanda dari aspek-aspek material yang mempunyai
makna, pikiran, konsep dan nilai-nilai moral, sehingga dapat melahirkan ideologi tentang
kehidupan yang menjunjung tinggi sikap toleransi. Kebudayaan sangat perlu di
perhatikan dalam aspek kehidupan manusia, Sunan Kudus dalam dakwahnya harus
melakukan penelitian terhadap tata cara kehidupan masyarakat terlebih dahulu. Langkah
tersebut akan membawa kesadaran terhadap tindakan manusia yang akan membawa
mekanisme untuk menciptakan kedaulatan, sehingga makna suatu simbol sangat di
tentukan oleh bagaimana struktur hubungan antara satu dengan lainnya. Dengan begitu,
Menara Kudus hasil terdapat rekonstruksi nilai-nilai kebudayaan yang tidak lepas dari
tempat kebudayaan itu berawal, dipelihara, dilestarikan dan sebagai bentuk mediasi
Sunan Kudus dalam membentuk masyarakat yang harmonis.

Ketika Sunan Kudus berdakwah, komunikasi terhadap masyarakat menjadi
hubungan yang erat dan tidak bisa di pisahkan, dakwah sudah menjadi fenomena agama
sebagai aktivitas sosial keagamaan bisa menjadikan etika dan moral yang baik sebagai
ilmu pengetahuan.14 Maka apa yang di lakukan oleh Sunan Kudus dalam misi dakwahnya
sangat memberikan nilai positif kepada masyarakat, sehingga kepercayaan masyarakat
terhadap agama Islam semakin bertambah banyak. Sunan Kudus sangat memperhatikan
perbedaan keyakinan keagamaan ketika menyiarkan agama Islam, seperti merekonsiliasi
nilai-nilai kebudayaan dan kebiasaan kehidupan masyarakat pada kala itu dapat
menjemput hati rakyat yang penuh simpatik dan kedamaian.15

Keharmonisan tersebut menjadi suatu barang yang sangat berharga, adanya rasa
harmoni antara umat Islam dengan Hindu dan Buddha pada masa Islamisasi oleh Sunan
Kudus, menghindarkan terciptanya konflik yang memiliki perbedaan kepercayaan
terhadap agama dan budaya. Disamping itu, sikap toleransi yang dijunjung tinggi oleh
Sunan Kudus, menciptakan rasa harmonis serta memberikan rasa semangat bagi
masyarakat untuk menjalankan kehidupan secara rukun dalam perbedaan, meskipun
agama Islam dan Hindu-Buddha memiliki corak perbedaan yang sangat berbeda.l®
Walaupun hidup dalam perbedaan kepercayaan, Sunan Kudus mampu membuat
kehidupan yang harmonis dalam keberagaman, dan juga menjadikan agama Islam sebagai
rahmat bagi manusia seutuhnya.”

13 Triyanto et al., “Masjid Menara Kudus: Refleksi Nilai Pendidikan Multikultural Pada Kebudayaan
Masyarakat Pesisiran.”

14 Syaiful Arif and Sekolah Tinggi Filsafat, Strategi Dakwah Sunan Kudus, Agustus 2014 ADDIN, vol.
8,2014.

15 Arifin Anwar, Dakwah Kontemporer: Sebuah Studi I[Imu Komunikasi, ed. Arifin Anwar, 1st ed.
(Yogyakarta: Graha Ilmu, 2011).

16. Achmad Habibullah, Mugima Adinda Siti Aisyah, and Lusi Nur Azizah Hoerunnisa, “Wujud
Akulturasi Budaya Pada Arsitektur Menara Kudus Di Jawa Tengah,” Dharmasmrti: Jurnal lImu Agama dan
Kebudayaan 22,no.1 (2022): 19-27.

17 Kholidia Efining Mutiara and Nur Said, “Membumikan Spirit Toleransi Sunan Kudus Kepada
Generasi Millenial Melalui Tali Akrab,” Jurnal Studi Agama Dan Masyarakat 15, no. 2 (2019): 98-106.

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 38



Interaksi Simbolik pada Menara Kudus

Dengan pendekatan-pendekatan yang di lakukan oleh Sunan Kudus, animo
kepercayaan masyarakat sangat berkembang pesat dan agama Islam semakin besar di
kota Kudus, berhubungan dengan perkembangan agama Islam secara masif. Sunan Kudus
telah memberikan banyak pelajaran terkait caranya menyiarkan agama Islam,
dicontohkan dengan cara yang lemah lembut dan tanpa ada paksaan sedikitpun.18 Sifat
tersebut tergolong pada kategori respek yaitu menghargai seseorang dengan tanpa
membeda-bedakan, sedangkan dalam lingkup lebih luas mencakup agama, budaya dan
etnis, lebih di sebut dengan istilah toleransi.1?

Lokalitas Budaya

Dalam konteks budaya, Sunan Kudus menjadikannya sebagai pilar utama dalam
pendekatan dakwahnya. Dibuktikan dengan masih adanya situs peninggalan agama
hindu, yakni terdapat situs Yoni dan Lingga di dalam kawasan Langgar Bubrah sebelah
selatan Menara Kudus, sehingga dari strategi beliau dapat menciptakan kebudayaan, seni
dan nilai-nilai filosofis dari wujud pelestarian budaya dan akulturasi.2® Ketika Islam
datang di kota Kudus, masyarakat masih berpegang teguh terhadap kepercayaannya
kepada agama Hindu dan Buddha. Setelah datangnya Sunan Kudus kehidupan
masyarakat Kudus menjadi lebih tertata dan memiliki nilai-nilai budayaan yang sangat
tinggi tanpa meninggalkan lokalitas budaya.

Bila kita cermati, kebudayaan itu lahir dari banyak proses dan waktu tidak
sebentar, upaya Sunan Kudus ketika melakukan Islamisasi pada waktu itu, juga
memperhatikan kebudayaan dan prilaku masyarakat. Luasnya kajian untuk
memperhatikan perilaku kehidupan manusia sehari-hari akan berpengaruh kepada hasil
dari kebudayaan itu sendiri.?! Jakop Sumardji memberikan pandangannya tentang
kemunculan sebuah kebudayaan baru, Sunan Kudus sangat terfokus pada adat-istiadat
pada waktu itu yang beranekaragam. Seperti yang di ungkapkan oleh Jakop, kebudayaan
itu terlahir dari sebuah gagasan ide, cara pandang dan pola kehidupan masyarakat.22
Sedangkan dalam menciptakan kebudayaan baru di butuhkan interaksi dan komunikasi
antara simbol-simbol yang akan menjadikan nilai-nilai reproduksi baru, selaras dengan
metode dakwah Sunan Kudus dengan mengedepankan sikap toleransi dan akulturasi di
dalam bidang seni, sosial dan budaya.

18 Mahlail Syakur Sf, PENDIDIKAN KARAKTER DALAM LARANG AN MENYEMBELIH SAPI (Menelisik
Filosofi Ajaran Sunan Kudus), Jurnal Pendidikan Agama Islam Universitas Wahid Hasyim Semarang
PROGRESS, vol. 9, 2021.

19 Indrahti Sri, Kudus Dan Islam: Nilai-Nilai Budaya Lokal Dan Industri Wisata Ziarah (Semarang:
CV.Madina, 2012).

20 Muhammad Rosyid, “Mengidentifikasi Sikap Toleran Sunan Kudus Melalui Situs Budaya,” Aceh
Anthropological Journal 5, no. 1 (2021): 37-50.

21]da Bagud Made Astawa, Pengantar IImu Sosial (Depok: Rajawali, 2017).

22 Jakop Sumardji, Arkeologi Budaya Indonesia, Pelacakan Hermeneutis-Historis Terhadap Artefak-
Artefak Kebudayaan Indonesia (Yogyakarta: Qalam, 2022).

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 39



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 1 (Juni 2024)

Ketika Raden Ja'far as-Shidiq atau Sunan Kudus membawa Islam ke kota Kudus,
orang-orang masih menganut ajaran Hindu dan Buddha, mereka juga menanamkan adat-
istiadat, kebudayaan, norma, dan nilai-nilai kehidupan. Berdasarkan pada pernyataan
tentang keberagaman oleh Niebuhr, sifat pluralistik menjadi dasar dalam proses
pembentukan kebudayaan, karena sifat pluralistik mempunyai cara pandang yang lebih
luas, optimisme, positifme dan toleran terhaadap keyakinan dan paham keagamaan yang
berbeda. Hal ini dijadikan oleh Sunan Kudus ketika berdakwah, dengan melihat secara
lebih luas dan kemudian menerimanya, sehingga tidak menghilangkan kebudayaan lokal
tersebut, akan tetapi melalui tahap membuka ruang budaya baru dan akulturasi budaya.
Sebab adanya perkembangan dan runtuhnya kebudayaan adalah ketika dalam proses
menciptakan sejarah baru tidak dibarengi dengan sifat pluralisme tersebut.23 Sifat
pluralisme ini mempunyai peran penting dalam memandang sebuah perbedaan,
Indonesia yang mempunyai keanekaragaman agama dan budaya, memang harus dilihat
secara utuh, dan bahwa sejarah manusia tidaklah pernah benar-benar bersatu, melainkan
terdiri dari perbedaan-perbedaan yang ada. Kegunaan sifat pluralsitik dalam proses
membuka ruang kebudayaan baru, digunakan untuk menyakini apa yang menjadikan
keyakinan suatu kelompok, maka dengan itu, akulturasi kebudayan dapat berlangsung
dan masyarakat tetap dalam kesatuan (unity) yang harmonis.

Kebudayaan agama Hindu dan Buddha menjadi sejarah yang sudah berlangsung
adanya, proses Sunan Kudus selanjutnya adalah melakukan Kkreatifitasnya dalam
membuka ruang kebudayaan baru. Proses kreatifitas adalah mengarah pada
pembentukan (estanblishmenst) kemudian mengabdikan (perpatuation). Sunan Kudus
melakukannya dengan membangun sejarah baru yaitu berupa Masjid dan Menara, kedua
bangunan bersejarah ini memiliki nilai-nilai yang diambil sebelumnya dalam melihat
realitas kebudayaan yeng berlangsung.

Kesadaran Sunan Kudus akan hal kebudayaan lokal, membuat orang-orang tidak
begitu menghiraukan sikap Sunan Kudus yang sangat memperhatikan kultur setempat,
tindakan tersebut membuat masyarakat berbondong-bondong untuk mempelajari agama
[slam yang awal mulanya memegang erat agama Hindu-Buddha.?2# Contoh reproduksi
kebudayaan baru oleh sunan kudus yang sangat menonjol, yaitu masjid Al Agsha dan
Menara Kudus bisa membawakan suasana baru berupa kedamaian dan keharmonisan.
Pada hakikatnya, nilai-nilai esoteris agama memiliki kesamaan, sedangkan nilai-nilai
agama secara umum, agama memiliki perbedaan dalam bentuk mengekspresikan
ajarannya dalam konteks kebudayaan. Maka selaras dengan yang dikatakan oleh Niebuhr,
inti dari proses sejarah kebudayaan adalah mengenai kesatuan yang panjang (unity in
length), kesatuan dalam wujud akulturasi oleh Sunan Kudus adalah identitas yang akan
selalu melekat pada masyarakat selanjutnya. Kesatuan sejarah lokalitas budaya selalu

23 F.R Ankersmit, Refleksi Tentang Sejarah (Jakarta: Gramedia, 1987).
24 S Ag Hatmansyah, “Strategi Dan Metode Dakwah Walisongo,” Al-Hiwar: Jurnal Ilmu Dan Teknik
Dakwah 3,no.1 (2017).

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 40



Interaksi Simbolik pada Menara Kudus

mengedepankan keanekaragaman dan keutuhan (integritas) unsur-unsur kebudayaan,
kesatuan merupakan proyek untuk menuju pencarian makna simbol kebudayaan, dengan
didasari oleh rasa cinta kasih untuk bergerak pada kesatuan yang lain, antara kebudayaan
Hindu, Buddha, Khonghucu dan Islam.25

Pada akhirnya, sikap toleransi dibutuhkan dalam menciptakan ruang kebudayaan
baru dan kehidupan masyarakat yang sama-sama adil (egaliter). Fungsinya adalah untuk
mencegah konflik agama, etnis, dan ras, konflik yang disebabkan oleh perbedaan agama
dan etnis yang terjadi di berbagai tempat dari dulu sampai sekarang. Kabupaten Kudus
memiliki banyak komunitas agama dan etnis yang berbeda, sejauh ini, masyarakat Kudus,
yang terdiri dari orang-orang dari berbagai etnis dan agama, tetap hidup rukun dan
damai. Dampak dari adanya kesatuan sejarah yang dilakukan oleh Sunan Kudus ketika
proses menyiarkan agama Islam. Nilai-nilai kehidupan yang harmonis itu membentuk
masyarakat yang lekat akan kehidupan cinta damai, kegiatan-kegiatan kebudayaan oleh
Sunan Kudus masih eksis sampai sekarang dan dijadikan sebagai nilai filosofis sosial
masyarakat di kota Kudus.

Menara Kudus Simbolisme Harmoni

Sunan Kudus telah memberikan banyak peninggalan yang sangat bermanfaat,
metode dakwah Sunan Kudus sangat mengedepankan sikap toleransi terhadap adanya
perbedaan suku, bahasa, budaya dan agama.2¢ Dengan begitu, upaya untuk menyiarkan
agama Islam bisa berjalan dengan sangat penuh rasa keharmonisan diantara umat
beragama, salah satu metode Sunan Kudus dalam menyiarkan agama Islam adalah dengan
cara menggabungkan budaya, hal ini sebenarnya telah dilakukan oleh para Walisosongo
sebelumnya, namun karakteristik yang dimiliki oleh Sunan Kudus sangat menunjukkan
sifat multikulturalisme agama. Multikulturalisme Sunan Kudus dilakukan melalui dialog
antar agama dan termasuk dialog antar budaya, upaya tersebut ditandai dengan adanya
peninggalan bangunan bersejarah yaitu masjid Al-Aqsha dan Menara kudus.2”

Bangunan bersejarah ini merupakan bentuk akulturasi paling monumental dari
peninggalan Sunan Kudus, menunjukkan adanya pola-pola kearifan lokal yang diikut
sertakan dalam membentuk sebuah simbol keharmonisan. Dalam hal ini, keharmonisan
dalam kehidupan beragama telah diusung oleh Sunan kudus melalui proses reproduksi
kebudayaan baru, tanpa meninggalkan jejak-jejak kebudayaan lama. Proses reproduksi
kebudayaan ini tidak terlepas dari sebuah upaya-upaya Sunan Kudus dalam memahami
realitas keberagaman yang ada serta memahami sebuah simbol-simbol keagamaan guna
dapat menciptakan pola akulturasi.?® George Herbert Mead adalah penulis teori interaksi

25 Sabri Mohammad, Keberagaman Yang Saling Menyapa: Prspektik Filsafat Perenial (Yogayakarta:
Ittaqa Press, 1999).

26 Said Nur, Filosofi Menara Kudus: Pesan Damai Untuk Dunia (kudus: Brillian Media Utama, 2013).

27 Hans Kung, Global Responsibility: In Search of a New World Etich (New York: Crossroad, 1991).

28 Abs. Aziz Faiz, Dasar-Dasar Dan Pokok Pikiran Sosiologi Agama (Yogyakarta: SUKA-Press, 2021).

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 41



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 1 (Juni 2024)

simbolik, untuk dapat menciptakan sebuah kebudayaan baru itu perlu mengetahui
pentingnya sebab musabab dalam interaksi sosial. Sesuatu yang pokok dalam melakukan
interaksi sosial yaitu bagaimana manusia bisa memahami sebuah simbol-simbol
keagamaan yang ada di lingkungan sekitarnya dan dengan begitu dapat menciptakan
sebuah simbol baru seperti apa yang telah dipahami dari sebuah simbol-simbol
sebelumnya.2?

Interaksi simbolik merupakan salah satu cara untuk menciptakan sebuah
kebudayaan baru tanpa harus menghapus simbol-simbol yang telah ada, serta dalam
menjalankan proses interaksi simbolik ini, manusia memiliki banyak-banyak kesempatan
untuk melihat lebih jauh bagaimana simbol-simbol tersebut sangat berpengaruh dalam
kehidupan sehari-hari. Dalam setiap interaksi, baik antara individu dengan individu
maupun kelompok dengan kelompok, ada kesempatan untuk saling memahami realitas
saat ini. Selain itu, melalui tindakan dan pemikiran selama proses interaksi simbolik,
orang dapat mempertimbangkan cara mengembangkan kebudayaan baru.

Lahirnya kebudayaan baru ini menandakan bahwa kebudayaan itu sendiri
bukanlah sesuatu yang bersifat konstan melainkan dinamis dan dapat mengalami
perubahan, perubahan kebudayaan dapat terjadi karena ada banyak macam kebudayaan
yang berbeda.3? Melalui pandangan Mead mengenai interaksi simbolik ini, Menara Kudus
merupakan hasil upaya dari cara dari metode Sunan Kudus ketika berdakwabh ialah tidak
menghilangkan kebudayaan lokal tersebut, akan tetapi melalui tahap membuka ruang
budaya baru dan akulturasi budaya. Ini mendukung atau sejalan dengan gagasan
Blummer tentang interaksi simbolik, yang dapat digunakan untuk mempelajari atau
memahami tingkah laku manusia, dimana tingkah laku manusia memiliki makna atau
memiliki sistem makna di baliknya, dan interaksi simbolik ini memiliki sifat humanis.3!
Sangat penting untuk memiliki pemahaman yang mendalam tentang teori interaksi
simbolik untuk memahami makna budaya.

Model penelitian budaya yang disebut "interaksi simbolik” bertujuan untuk
mengungkap realitas perilaku manusia. Dengan menggunakan perspektif ini, kita dapat
memahami budaya melalui cara perilaku manusia terpantul dalam komunikasi. Makna
interaksi budaya dalam sebuah komunitas lebih ditekankan dalam interaksi simbolik, di
mana komunikasi budaya antara warga setempat akan menunjukkan makna penting.
Untuk mengetahui makna simbol-simbol yang digunakan dalam komunikasi manusia,
pengamatan diperlukan. 32

Pada momentum proses pengamatan simbol-simbol kebudayaan yang ada pada
agama Hindu dan Buddha, sebenarnya adalah masa untuk menyimulasikan apa yang

29 Ahmadi, “Interaksi Simbolik: Suatu Pengantar.”

30 Abs. Aziz Faiz, Dasar-Dasar Dan Pokok Pikiran Sosiologi Agama.

31 Ardianto, Filsafat IImu Komunikasi (Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 2007).

32 Nina Siti Salmaniah Sieregar, “Kajian Tentang Interaksi Simbolik,” IImu Sosial 4, no. 2 (2011):
105.

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 42



Interaksi Simbolik pada Menara Kudus

sudah menjadi identitas kebudayaan pada waktu itu dengan wajah yang baru. Jean
Baurdrilliah menjelaskan bagaimana sebuah citra, tanda dan simbol ketika dijadikan
simulasi untuk meniru simbol tersebut, seakan-akan adalah bagian dari sebuah realitas
yang asli. Maka interaksi manusia dengan simbol-simbol kebudayaan sesungguhnya telah
menciptakan realitas yang sebenarnya sama adanya dengan apa yang sudah diamati
sebelumnya.33 Hal ini berbeda apa yang dilakukan oleh Sunan Kudus dalam proses untuk
menyatakan sebuah (hiperrealitas), bukan hanya menyimulasikan simbol-simbol
tersebut, akan tetapi memang benar-benar menggunakannya dalam menyatakan realitas
aslinya, oleh Kant dijelaskan bagaimana komunikasi yang sudah menjadi rutinitas setiap
harinya, menjadikannya sebuah realitas menjadi (das ding ansich). Pengamatan simbol-
simbol yang dilakukan dalam pengamatan Sunan Kudus memiliki tujuan untuk
menampakkan diri dan mempunyai tujuan untuk menjadikan gagasan kebudayaan baru
sebagai realitas yang tidak semu (noumenon).

Sedangkan pada teori simulakra, dalam bukunya Simulacra and Simulation,
Baudrillard menjelaskan bagaimana proses reproduksi kebudayaan. Dalam konteks
pendekatan dakwah Sunan Kudus, Baudrillard telah mengusung masa simulasi sebagai
tahap untuk membuka waja baru (appearance), dimasa yang disebut sebagai masa
modernitas awal (couterfail) manusia bebas dalam menetukan apa saja yang ingin
dijadikan sebagai identitasnya, entah itu dalam hal tanda, simbol, fasion dan model. Tidak
bisa dipungkiri adanya kesamaan dalam ranah kebudayaan yang walaupun itu banyak
ragamnya. Pembukaan ruang kebudayaan baru oleh Sunan Kudus, tentu saja
menyertakan simbol-simbol kebudayaan yang ada dalam agama Hindu-Buddha untuk
ikut serta dalam realitas yang berjalan pada waktu itu. 34Dengan begitu, masa simulasi
reproduksi kebudayaan oleh Saunan Kudus adalah dengan menjadikan objek simbol
kebudayaan agar setiap individu dan kelompok menentukan tempat masing-masing pada
sebuah tatanan, agar semuanya berusaha mendorong tatanan ini berdasarkan garis
pribadi. Melalui objek kebudayaan masyarakat yang terstratifikasi, agar setiap orang
terus pada tempat tertentu sesuai tatanan yang ada pada norma kebudayaan keagamaan.

Dengan demikian, norma, kebudayaan, dan adat-istiadat masyarakat dijadikan
sebagai pranatan kehidupan sesuai dengan kepercayaan agama, perbedaan keyakinan
pada waktu itu dipandang oleh Sunan Kudus sesuatu yang penting adanya. Interkasi
simbolik yang dilakukan oleh Sunan Kudus menjadikan sebagai usaha untuk melanjutkan
realitas kebudayaan agar tetap ada. Dalam perspektif Blumer tentang teori
interaksionisme simbolik, tiga tahapan untuk membangun kebudayaan yang sesuap
dengan realitas simbol-simbol yang diamatinya, yaitu: (1) Makna yang melekat pada
sesuatu membuat orang bertindak ke arahnya, artinya ada makna pada sesuatu itu, dan
sesuatu itu hanyalah simbol dari makna, dan tindakan manusia ditujukan untuk mengejar

33 Jean Baudrillard, Masyarakat Konsumsi (Yogyakarta: Kreasi Wacana, 2010).
34 Yasraf Amir Piling, Dunia Yang Dilipat: Tamasya Melampui Batas-Batas Kehidupan (Yogyakarta:
Jalasutra, 2006), 397.

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 43



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 1 (Juni 2024)

makna. (2) Makna muncul sebagai hasil dari interaksi antar manusia. Ini sejalan dengan
arus perkembangan budaya karena membagi sistem makna dengan mempelajari,
memperbarui, memelihara, dan membatasi makna dalam konteks interaksi manusia.
Akibatnya, makna tersebut memiliki dampak yang signifikan terhadap bagaimana dia
berperilaku terhadap orang lain. (3) Makna-makna ini dipegang, dijadikan acuan, dan
diinterpretasikan seseorang sesuai dengan situasinya. la digunakan sebagai referensi
untuk menafsirkan keadaan, situasi, benda, atau lainnya yang ditemukan dalam
kehidupan sehari-hari.

Akulturasi budaya salah satu bentuk Sunan Kudus upaya mereproduksi
kebudayaan baru dan tanpa menghilangkan nilai-nilai kebudayaan lama. Menara Kudus
memiliki corak ornament yang menandakan keunikan yang mengandung macam-macam
corak budaya, dengan begitu Menara kudus menyimpan sebuah makna dari akulturasi
tersebut.3> Pertama, dijelaskan oleh Blummer bagaimana proses interaksi itu tertuju pada
sebuah makna yang sudah di sepakati atau di jalani masyarakat, penegasan mengenai
makna ini terkait pada bangunan Menara Kudus mengisyaratkan bahwa arsitektur,
ornamen, gaya, bentuk, dan lainnya bukanlah dihadirkan tanpa sautu maksud. Oleh
karena itu, berbagai corak akulturasi yang ada pada bangunan Menara Kudus
membuatnya begitu estetik dan penuh nilai keharmonisan antar umat beragama,
sehingga menjadi sebuah bangunan yang memiliki kualitas genius loci.3¢ Menara Kudus
yang memiliki makna keharmonisan hidup beragama ini tidak lepas dari unsur-unsur
agama lain yang melekat pada Menara kudus, dan juga mengakui bahwa dalam aktualisasi
konstruksi tidak lepas dari perkembangan agama dan tata kehidupan masyarakat.3”

Kedua, setelah mengetahui makna apa yang dilakukan oleh masyarakat Kudus
terdahulu, Sunan Kudus berupaya untuk terus menjaga dan melestarikannya. Melalui
metode dakwahnya yang halus dan lembut serta melibatkan seluruh unsur-unsur
kehidupan masyarakat, timbul bentuk-bentuk simbol baru yang diadopsi dari
kebudayaan lama. Melalui proses dakwah atau interaksi oleh Sunan Kudus terciptalah
sebuah bangunan masjid dan menara. Simbol-simbol ini merujuk perubahan makna yang
lahir dari segala bentuk makna yang sebelumnya mulai dari adat-istiadat dan bangunan-

35 Manusia hadir dalam bahasa, seperti alam dan tuhan. Demikian pula arsitektur, arsitektur
sebagai sejarah bentuk-bentuk yang bermakna akan menghadirkan pada kita manusia, alam, dan tuhan di
dalamnya. Arsitektur menjadi keadaan, yang akan membawa kita pada penghayatan akan sikap kita
sebenarnya, dan membantu dalam mengambil sikap. Baca lebih lanjut. Said Nur, Filosofi Menara Kudus:
Pesan Damai Untuk Dunia.

36 Bambang Setia Budi, “Masjid Menara Kudus, Kesinambungan Arsitektur Jawa-Hindu Dan Islam”
(Kompas, 2003).

37 Architecture can play a communicative role by expressing meaning through the built
environment. A variety of cultural pr symbolic values can be expressed through choices in material, colors,
forms, sizes, furnishing, and landscaping for a building. Baca lebih lanjut. Berliana Syaom, Arsitektur,
Komunitas Dan Modal Sosial (Bandung: Penerbit Metatekture, 2010).

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 44



Interaksi Simbolik pada Menara Kudus

bangunan bernuansa Hindu-Budha hingga Khonghucu dan tentunya sebagai tonggak
bangunan yang mencerminkan simbol perdamaian lintas agama serta budaya.38

Ketiga, Sunan Kudus memiliki sudut pandang yang sangat luas untuk menciptakan
kehidupan yang harmonis, melalui bangunan Menara Kudus. Proses untuk menciptakan
sebuah simbol penghormatan terhadap lokalitas budaya dan agama, dilakukan dengan
sangat baik dan penuh penghayatan terhadap nilai-nilai kebudayaan pada waktu,
sehingga membangun pola akulturasi dari sebuah interaksi simbolik yang sangat penuh
makna. Menara Kudus telah menjadi pondasi untuk hidup saling menghormati antar
sesama umat beragama. Sampai saat ini, ajaran-ajaran Sunan Kudus dalam konteks
toleransi terhadap agama lain masih sangat dipatuhi oleh masyarakat kota Kudus. Dalam
konteks interaksi simbolik, tahap pelestarian hasil dari sebuah upaya untuk menjaga
nilai-nilai yang sudah maupun hasil dari sebuah akulturasi yang dilakukan oleh Sunan
Kudus mencapai tahap yang terakhir menurut Blummer.3°

4. Kesimpulan

Pemahaman individu terhadap simbol-simbol berasal dari pembelajaran yang
dihasilkan dari berinteraksi dengan orang lain, ini terjadi ketika orang-orang memahami
simbol-simbol yang ada di sekitar mereka, baik secara verbal maupun nonverbal. Analisis
sosiologi dari proses interaksi simbolik adalah kemampuan manusia, interaksi simbolik
unik karena fokus manusia pada proses menterjemahkan dan mendefinisikan tindakan
satu sama lain. Proses ini tidak terjadi secara langsung antara respons stimulus, tetapi
didasarkan pada pemahaman makna yang diberikan oleh tindakan orang lain melalui
penggunaan simbol dan interpretasi makna. Proses akulturasi yang di lakukan oleh Sunan
Kudus adalah bentuk dimana Sunan Kudus melihat sebuah makna yang dimana sangat
penting bagi masyarakat Kudus pada waktu itu, sehingga terjadinya reproduksi
kebudayaan baru melalui akulturasi dan interaksi simbolik dapat berjalan baik dan juga
di terima oleh masyarakat Kudus untuk mencapai kesepakatan bersama. Hal ini menjadi
kunci untuk membangun masyarakat yang plural untuk terus menerus menjaga kesatuan
kedamaian.

Seperti yang sudah dilakukan oleh Sunan Kudus ketika menjalankan misi
dakwahnya di kota Kudus, telah menciptakan kebudayaan yang tetap menjaga eksistensi
identitas kebudayan agama Hindu dan Buddha. Melalu interaksi simbolik dan akulturasi
yang memang menjadi metode dakwahnya, membuat hasil tidak hanya dengan
menyebarkan agama Islam saja, akan tetapi juga merawat, menjaga serta melestarikan
kebudayaan yang telah ada, seperti bentuk akulturasi budaya pada bangunan masjid Al-
Aqgsha dan Menara Kudus. Selain itu juga, proses akulutarsi melalui interaksi pengamatan

38 Zulyadain Zulyadain, “Penanaman Nilai-Nilai Toleransi Beragama Pada Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam (PAI),” Al-Riwayah: Jurnal Kependidikan 10, no. 1 (2018): 123-149.

39 Moh Rosyid, “Situs Hindu Pra-Islam Di Kudus Dan Sikap Toleran Sunan Kudus,” Khazanah
Theologia 3, no. 3 (2021): 171-180.

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 45



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 1 (Juni 2024)

terhadap lokalitas budaya yang ada, dapat membangun masyarakat kota Kudus yang cinta
akan damai dalam hal perbedaan etnis, budaya dan agama sampai sekarang. Serta nilai-
nilai filosofis yang diajarkan Sunan Kudus, menjadi pedoman hidup masyarakat kota
Kudus untuk menuju peradaban yang beradab.

Referensi

Abs. Aziz Faiz. Dasar-Dasar dan Pokok Pikiran Sosiologi Agama. Yogyakarta: SUKA-Press,
2021.

Ahmadi, Dadi. “Interaksi Simbolik: Suatu Pengantar.” MediaTor (Jurnal Komunikasi) 9, no.
2 (2008): 301-316.

Ankersmit, F.R. Refleksi Tentang Sejarah. Jakarta: Gramedia, 1987.

Ardianto. Filsafat Ilmu Komunikasi. Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 2007.

Arif, Syaiful, and Sekolah Tinggi Filsafat. Strategi Dakwah Sunan Kudus. Agustus 2014
ADDIN.Vol. 8, 2014.

Anwar, Arifin. Dakwah Kontemporer: Sebuah Studi llmu Komunikasi. Edited by Arifin
Anwar. 1st ed. Yogyakarta: Graha [lmu, 2011.

Astawa, Ida Bagud Made. Pengantar IImu Sosial. Depok: Rajawali, 2017.

Baudrillard, Jean. Masyarakat Konsumsi. Yogyakarta: Kreasi Wacana, 2010.

Budi, Bambang Setia. “Masjid Menara Kudus, Kesinambungan Arsitektur Jawa-Hindu dan
Islam.” Kompas, 2003.

Habibullah, Achmad, Mugima Adinda Siti Aisyah, Lusi Nur Azizah Hoerunnisa. “Wujud
Akulturasi Budaya Pada Arsitektur Menara Kudus Di Jawa Tengah.” Dharmasmrti:
Jurnal Ilmu Agama dan Kebudayaan 22, no. 1 (2022): 19-27.

Hatmansyah, S Ag. “Strategi dan Metode Dakwah Walisongo.” Al-Hiwar: Jurnal Ilmu dan
Teknik Dakwah 3,no.1 (2017).

Kung, Hans. Global Responsibility: In Search of a New World Etich. New York: Crossroad,
1991.

Kharis, Muhammad Abdul. “Islamisasi Jawa: Sayyid Ja’far Shadiq dan Menara Kudus
Sebagai Media Dakwahnya.” JURNAL INDO-ISLAMIKA 10, no. 1 (September 30, 2020):
1-14.

Kholid, A R Idham. “Wali Songo: Eksistensi dan Perannya dalam Islamisasi dan
Implikasinya Terhadap Munculnya Tradisi-Tradisi di Tanah Jawa.” Jurnal Tamaddun
1,no.1 (2016).

Khotimah, Nurul. “Enkulturasi Nilai-Nilai Kesejarahan Sunan Kudus Pada Masyarakat di
Daerah Kudus Kulon.” Historia Pedagogia 7, no. 2 (2018): 120-128.

Mohammad, Sabri. Keberagaman yang Saling Menyapa: Prspektik Filsafat Perenial.
Yogayakarta: Ittaqa Press, 1999.

Mutiara, Kholidia Efining, and Nur Said. “Membumikan Spirit Toleransi Sunan Kudus
Kepada Generasi Millenial Melalui Tali Akrab.” Jurnal Studi Agama Dan Masyarakat
15, no. 2 (2019): 98-106.

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 46



Interaksi Simbolik pada Menara Kudus

Nasution, Abdul Fattah. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: CV. Harfa Creative, 2023.

Nur, Said. Filosofi Menara Kudus: Pesan Damai untuk Dunia. Kudus: Brillian Media Utama,
2013.

Piling, Yasraf Amir. Dunia Yang Dilipat: Tamasya Melampui Batas-batas Kehidupan.
Yogyakarta: Jalasutra, 2006.

Purwadi. Sejarah Walisanga. Yogyakarta: Ragam, 2009.

Rosyid, Moh. “PEMANFAATAN CAGAR BUDAYA KAUMAN MENARA KUDUS SEBAGAI
MEDIA PEMBELAJARAN SEJARAH.” Tsaqofah dan Tarikh: Jurnal Kebudayaan Dan
Sejarah Islam 6, no. 2 (2022): 66-78.

———. “Situs Hindu Pra-Islam di Kudus dan Sikap Toleran Sunan Kudus.” Khazanah
Theologia 3, no. 3 (2021): 171-180.

Rosyid, Muhammad. “Mengidentifikasi Sikap Toleran Sunan Kudus Melalui Situs Budaya.”
Aceh Anthropological Journal 5, no. 1 (2021): 37-50.

Said, Nur. “Jejak Perjuangan Sunan Kudus.” Yogyakarta: Brillian Media Utama (2010).

Salam, Solichin. Kudus Purbakala dalam Perjuangan Islam. Kudus: Menara Kudus, 1977.

Siregar, Nina Siti Salmaniah. “Kajian Tentang Interaksi Simbolik.” IImu Sosial 4, no. 2
(2011): 105.

Sri, Indrahti. Kudus dan Islam: Nilai-nilai Budaya Lokal dan Industri Wisata Ziarah.
Semarang: CV.Madina, 2012.

Sumardji, Jakop. Arkeologi Budaya Indonesia, Pelacakan Hermeneutis-Historis Terhadap
Artefak-Artefak Kebudayaan Indonesia. Yogyakarta: Qalam, 2022.

Syakur Sf, Mahlail. PENDIDIKAN KARAKTER DALAM LARANG AN MENYEMBELIH SAPI
(Menelisik Filosofi Ajaran Sunan Kudus). Jurnal Pendidikan Agama Islam Universitas
Wahid Hasyim Semarang PROGRESS. Vol. 9, 2021.

Syaom, Berliana. Arsitektur, Komunitas dan Modal Sosial. Bandung: Penerbit Metatekture,
2010.

Triyanto, Triyanto, Mujiyono Mujiyono, Eko Sugiarto, and Ratih Ayu Pratiwinindya.
“Masjid Menara Kudus: Refleksi Nilai Pendidikan Multikultural Pada Kebudayaan
Masyarakat Pesisiran.” Imajinasi: Jurnal Seni 13, no. 1 (2019): 69-76. Accessed June
3,2024. https://doi.org/10.15294 /imajinasi.v13i1.2196.

Wahana Karya Ilmiah Pendidikan, Jurnal, Dicky Darmawan, and M Makbul. “Peran
Walisongo Dalam Mengislamkan Tanah Jawa: Perkembangan Islam Di Tanah Jawa”
(2022).

Zulyadain, Zulyadain. “Penanaman Nilai-Nilai Toleransi Beragama Pada Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam (PAI).” Al-Riwayah: Jurnal Kependidikan 10, no. 1 (2018):
123-149.

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 47



