
 
 Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 34  

 

 

INTERAKSI SIMBOLIK PADA MENARA KUDUS: Kajian Lintas Agama dan 

Budaya 

    

Hasan Daulah 
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta 
hasandaulah2003@gmail.com 
 

Abstract : The purpose of this article is to study the culture used by Sunan Kudus in 
spreading Islam, by considering the symbolic relationship between tradition and culture 
found in the Kudus tower in Central Java. This research is based on the history of Sunan 
Kudus's da'wah approach which prioritizes tolerance during the Islamization process. 
Therefore, the approach used by Sunan Kudus can produce harmony in society. It is possible 
to use symbolic relationships to further explain how Sunan Kudus can promote harmony in 
society, which will be the main topic of the author's article. The author uses symbolic 
interaction theory which is supported by cross-cultural concepts of religion and culture. 
They describe the Kudus community as asocial research that has a tolerant identity in a 
plural society. The results of this research show how a pluralist society and a society that 
respects differences develops, allowing differences to work together. 
 
Keywords: Holy tower, Symbolic Interaction, Symbols, Religion, Culture 
 
Abstrak: Tujuan dari artikel ini adalah untuk mempelajari budaya yang digunakan oleh 
Sunan Kudus dalam menyebarkan agama Islam, dengan mempertimbangkan hubungan 
simbolik antara tradisi dan budaya yang ditemukan di Menara Kudus di Jawa Tengah. 
Penelitian ini didasarkan pada sejarah pendekatan dakwah Sunan Kudus yang 
mengutamakan toleransi selama proses Islamisasi. Oleh karena itu, pendekatan yang 
digunakan oleh Sunan Kudus dapat menghasilkan keharmonisan di masyarakat. 
Dimungkinkan untuk menggunakan hubungan simbolik untuk menjelaskan lebih lanjut 
bagaimana Sunan Kudus dapat mempromosikan keharmonisan dalam masyarakat, yang 
akan menjadi topik utama artikel penulis. Penulis menggunakan teori interaksi simbolik 
yang didukung oleh konsep agama dan budaya lintas budaya. Mereka menggambarkan 
masyarakat Kudus sebagai penelitian sosial yang memiliki identitas toleran dalam 
masyarakat yang plural. Hasil penelitian ini menunjukkan bagaimana masyarakat 
pluralis dan masyarakat yang menghargai perbedaan berkembang, memungkinkan 
perbedaan berjalan bersama. 
 
Kata Kunci: Menara kudus, Interaksi Simbolik, Simbol, Agama, Budaya 

 

 
1. Pendahuluan 

Para saudagar dari Arab, Persia, dan India membawa Islam ke Indonesia sekitar 

pada abad ke-7 masehi. Beberapa bukti menjelaskan bahwasanya Islam masuk ke 

Nusantara melalui jalan perdagangan lalu menetap dan mendirikan perkampungan di 

selat Malaka. Pada perkembangannya, agama Islam semakin banyak penganut dan mulai 

Article 
History: 

Received: 17-05-2024 Revised:  5-06-2024 Accepted:  14-06-2024 

MELO: Jurnal Studi Agama-agama 
ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) 
Volume 4, No 1, Juni  2024; (34-47) Available at: https://melo.iakn-toraja.ac.id 

 



Interaksi Simbolik pada Menara Kudus  

 
Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 35 

menyebar luas di seluruh Indonesia, khususnya di pulau Jawa. Islamisasi dimulai dari kota 

bagian pesisir utara Jawa Timur, Jawa Tengah dan Jawa Barat.1 Kemudian sampai 

terbentuknya kerajaan Islam di mulai dari kerajaan Demak, Cirebon, Banten dan 

Mataram. Peran penting dalam Islamisasi di Jawa adalah peran Walisongo dalam 

berdakwah, dengan cara pendekatan budaya lokal dan tidak bertentangan dengan nilai-

nilai Islam.2 

Raden Ja’far Shadiq atau lebih di kenal dengan sebutan Sunan Kudus adalah salah 

satu dari anggota Walisongo, Pada masa kerajaan Demak, Sunan Kudus diberi wewenang 

untuk menyebarluaskan agama Islam di kota kudus. Sunan Kudus ketika menyebarkan 

agama Islam dengan menggunakan sikap toleran dan kebijaksanaan, metode dakwah 

tersebut dapat memikat hati masyarakat, yakni dengan langsung terjun ke masyarakat 

yang  mencakup dari kalangan priyayi, santri, abangan dan masyarakat luas. Metode 

lainnya untuk mempermudah cara berdakwah adalah melalui seni dan budaya.3 

Kombinasi penyampaian ajaran Islam dalam metode dakwahnya kini dapat mewujudkan 

masyarakat yang plural saling rukun satu sama lain, terbebas dari Konflik-konflik 

keberagaman etnis, budaya dan agama. Cara seperti itulah yang dianggap efektif sebagai 

bentuk untuk memahami dan mendalami karakter masyarakat.4 

Problem Sunan Kudus dalam menyiarkan agama Islam juga begitu besar, 

masyarakat Kudus pada waktu itu masih tergolong sangat banyak mengikuti agama 

Hindu dan Buddha, serta memiliki banyak keanekaragaman dan adat istiadat, sehingga 

dalam misi dakwah Sunan Kudus cukup berat dalam mengatasi keadaan yang sangat 

beragam dan sudah menjadi bagian dari kehidupan masyarakat kala itu. Akan tetapi, 

Sunan Kudus dalam dakwahnya, tidak melarang ataupun menghilangkan kebudayaan 

tersebut, melainkan melakukan akulturasi budaya dan teposeliro atau sikap toleransi.5 

Sikap toleran yang di maksud tidak lain berupa melakukan pendekatan langsung pada 

masyarakat, melihat adat istiadat yang sudah berlaku. 

Seperti agama Hindu sangat mensucikan hewan sapi, dikarenakan sapi dipercaya 

sebagai hewan yang suci. Penghormatannya terhadap hewan sapi, umat Hindu percaya 

kehidupannya bisa berjalan baik, oleh karena itu penghormatan kepada sapi ini sangat 

juga dihormati oleh Sunan Kudus untuk menjaga rasa kepercayaan mereka terhadap rasa 

saling menghargai.6 Celah inilah digunakan Sunan Kudus untuk menjaga kedaulatan 

masyarakat di kota Kudus dengan memberikan fatwa dilarangnya penyembelihan hewan 

 
1 A R Idham Kholid, “Wali Songo: Eksistensi Dan Perannya Dalam Islamisasi Dan Implikasinya 

Terhadap Munculnya Tradisi-Tradisi Di Tanah Jawa,” Jurnal Tamaddun 1, no. 1 (2016). 
2 Jurnal Wahana Karya Ilmiah Pendidikan, Dicky Darmawan, and M Makbul, “Peran Walisongo 

Dalam Mengislamkan Tanah Jawa: Perkembangan Islam Di Tanah Jawa” (2022). 
3 Purwadi, Sejarah Walisanga (Yogyakarta: Ragam, 2009). 
4 Muhammad Abdul Kharis, “Islamisasi Jawa : Sayyid Ja’far Shadiq Dan Menara Kudus Sebagai 

Media Dakwahnya,” JURNAL INDO-ISLAMIKA 10, no. 1 (September 30, 2020): 1–5. 
5 Purwadi, Sejarah Walisanga. 
6 Nurul Khotimah, “Enkulturasi Nilai-Nilai Kesejarahan Sunan Kudus Pada Masyarakat Di Daerah 

Kudus Kulon,” Historia Pedagogia 7, no. 2 (2018): 120–128. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 1 (Juni 2024) 

 

 

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 36 

sapi bagi orang muslim di kota Kudus dengan menggantikannya dengan hewan kerbau.7 

Secara historis sikap saling menghargai sudah ditanamkan melalui dakwahnya Sunan 

Kudus, sehingga dengan latar belakang tersebut, masyarakat Kudus masih melestarikan 

apa yang sudah diajarkan Sunan Kudus. Dalam metode dakwahnya, banyak tercipta nilai-

nilai ajaran Islam baru, seperti pada hari-hari besar Islam. Kegiatan upacara keagamaan 

di lengkapi dengan penyembelihan hewan kerbau seperti hari raya idul Adha, mauludan 

( hari kelahiran nabi Muhammad Saw) dan pada acara Bukak Luwur ( syuro ). Melihat 

kondisi sekarang masyarakat Kudus memiliki banyak penganut agam Islam yang banyak 

masih mempertahankan ajaran Sunan Kudus sebagai bentuk toleransi terhadap agama 

non Islam.8 

Dalam kajian kali ini, penulis akan menggunakan pendekatan teori interaksi 

simbolik untuk memahami proses dakwah Sunan Kudus dalam menciptakan ruang 

kebudayaan baru. Pembahasan tentang Menara Kudus dalam dunia akademik sudah 

banyak ditulis oleh para penulis lainnya. Pertama, oleh Syaiful Arif tentang “Strategi 

Dakwah Sunan Kudus”  yang menjelaskan mengenai suatu pendekatan oleh Sunan Kudus 

dalam misi dakwah  menyiarkan agama Islam yang  bersifat kultural. Di sini, dakwah 

diartikan secara luas, oleh karena itu, dakwah yang disampaikan dalam tulisan ini tidak 

bersifat formal seperti yang dilakukan oleh para dai dipanggung pengajian. Di sini, 

dakwah berarti menyebarkan nilai-nilai Islam dalam konteks masyarakat, baik dalam hal 

kemanusiaan, kebangsaan, dan kebudayaan. Menara Kudus, sebagai artefak budaya Islam 

Nusantara, merupakan contoh terindah dari pendekatan dakwah kultural. Artinya, Sunan 

Kudus adalah paradigma kebudayaan yang telah menempatkan Islam sebagai 

kebudayaan. Dalam keadaan seperti ini, dakwah Islam akhirnya tidak menjadi 

ikonoklasme, penghancuran ikon lokal. Namun, mengikuti "nafas kebajikan" komunitas 

lokal. 

Kedua, oleh Achmad Habibullah, Muqima Adinda siti Aisyah dan Lusi Nur Azizah 

Hoerunnisa tentang “Membumikan Spirit Toleransi Sunan Kudus Kepada Generasi Millenial 

Melalui Tali Akrab” yang menjelaskan mengenai gambaran umum lokasi, masyarakat, dan 

kebudayaan, akulturasi, bentuk bangunan Menara Kudus, dan sebagai pusat studi lanjut 

di Jawa Tengah. Menara Kudus, meskipun berasal dari dua budaya yang berbeda, juga 

sebagai bukti simbol yang menunjukkan sikap yang toleran, terbuka, dan mampu 

memahami dan menghargai keragaman atau perbedaan budaya. Hal ini akan memastikan 

hubungan yang tetap harmonis dan damai antara satu sama lain. Keharmonisan tersebut 

menjadi suatu barang yang sangat berharga, adanya rasa harmoni antara umat Islam 

dengan Hindu dan Buddha pada masa Islamisasi oleh Sunan Kudus, menghindarkan 

terciptanya konflik yang memiliki perbedaan kepercayaan terhadap agama dan budaya. 

 
7 Nur Said, “Jejak Perjuangan Sunan Kudus,” Yogyakarta: Brillian Media Utama (2010). 
8 Triyanto Triyanto et al., “Masjid Menara Kudus: Refleksi Nilai Pendidikan Multikultural Pada 

Kebudayaan Masyarakat Pesisiran,” Imajinasi: Jurnal Seni 13, no. 1 (2019): 69–76, accessed June 3, 2024, 
https://doi.org/10.15294/imajinasi.v13i1.2196. 



Interaksi Simbolik pada Menara Kudus  

 
Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 37 

Di tengah-tengah masyarakat yang memiliki banyak keanekaragamannya, Sunan 

Kudus sangat jeli untuk mempertimbangkan langkah-langkah dalam menyiarkan agama 

Islam dengan jalan damai, dan diantara dari kesembilan Walisongo, Sunan Kudus sangat 

mencerminkan multikulturalisme. Selain itu juga, karakter plularis yang dimiliki oleh 

Sunan Kudus juga di barengi dengan pendekatan interaksi simbolik, dimana dapat dilihat 

secara jelas adanya bangunan hasil dari akulturasi budaya antara Islam, Hindu, Buddha 

dan Khonghucu.9 Dengan mendirikan masjid Al Aqsha dan Menara Kudus, Sunan Kudus 

melakukan transformasi sosial yang sederhana dalam lingkup budaya. Masjid dan Menara 

dalam hal ini, menjadikan suatu nilai interaksi simbolik dalam melakukan transisi nilai-

nilai kebudayaan, dimana Sunan Kudus masih melekatkan nilai-nilai kebudayaan lokal. 

Sedangkan pada bangunan Menara Kudus bisa ditelaah adanya unsur kebudayaan lokal 

pada waktu itu, yakni lebih tepatnya nilai-nilai kebudayaan Hindu dan Buddha.10 Dengan 

begitu, penelitian ini didasarkan pada persoalan bagaimana proses dakwah Sunan Kudus 

dalam menyiarkan agama Islam dan kemudian dapat menghasilkan ruang budaya yang 

harmonis berupa masjid Al-Aqsha dan Menara Kudus melalui pendekatan interaksi 

simbolik. 

 

2. Metode Penelitian 

Penelitian ini, terfokus pada metode dakwah Sunan Kudus dalam menyiarkan 

agama Islam. Dengan begitu, apa yang telah dilakukan oleh Sunan Kudus adalah sebagai 

proses interaksi simbolik dalam menyiarkan agama Islam yang menarik dipelajari lebih 

dalam lagi. Dalam penelitian ini, pendekatan kualitatif analisis-deskriptif digunakan 

untuk memeriksa berbagai sumber literatur, seperti buku, artikel, jurnal, dan referensi 

yang relevan.11 Kajian tentang Menara Kudus akan dibedah dengan gagasan Herbert 

Blumer dengan tori interaksi simbolik yang mengacu pada tiga dasar proses interaksi 

simbolik.12 Dengan begitu, analisis kasus dilakukan berdasarkan persoalan proses 

dakwah Sunan Kudus dengan ditelah sesuai argument oleh Herber Blumer dalam konteks 

kajian lintas agama dan budaya, maka akan ditemukan bagaimana proses Sunan Kudus 

dalam membuka ruang kebudayaan yang baru dan harmonis.  

 

3. Hasil dan Pembahasan 

Mediasi dan Harmoni  

Menara Kudus adalah monumen bersejarah dan merupakan simbol dari 

harmonisasi dalam metode dakwah Sunan Kudus, melalui pendekatan kulturalnya yang 

 
9 Moh Rosyid, “PEMANFAATAN CAGAR BUDAYA KAUMAN MENARA KUDUS SEBAGAI MEDIA 

PEMBELAJARAN SEJARAH,” Tsaqofah Dan Tarikh: Jurnal Kebudayaan Dan Sejarah Islam 6, no. 2 (2022): 66–
78. 

10 Solichin Salam, Kudus Purbakala Dalam Perjuangan Islam (Kudus: Menara Kudus, 1977). 
11 M.Pd Dr. Abdul Fattah Nasution, Metode Penelitian Kualitatif (Bandung: CV. Harfa Creative, 2023). 
12 Dadi Ahmadi, “Interaksi Simbolik: Suatu Pengantar,” MediaTor (Jurnal Komunikasi) 9, no. 2 

(2008): 301–316. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 1 (Juni 2024) 

 

 

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 38 

sangat memperhatikan nilai-nilai agama dan budaya pada masyarakat sekitar.13 Menara 

Kudus juga bisa diartikan sebagai penanda dari aspek-aspek material yang mempunyai 

makna, pikiran, konsep dan nilai-nilai moral, sehingga dapat melahirkan ideologi tentang 

kehidupan yang menjunjung tinggi sikap toleransi. Kebudayaan sangat perlu di 

perhatikan dalam aspek kehidupan manusia, Sunan Kudus dalam dakwahnya harus 

melakukan penelitian terhadap tata cara kehidupan masyarakat terlebih dahulu. Langkah 

tersebut akan membawa kesadaran terhadap tindakan manusia yang akan membawa 

mekanisme untuk menciptakan kedaulatan, sehingga makna suatu simbol sangat di 

tentukan oleh bagaimana struktur hubungan antara satu dengan lainnya. Dengan begitu, 

Menara Kudus hasil terdapat rekonstruksi nilai-nilai kebudayaan yang tidak lepas dari 

tempat kebudayaan itu berawal, dipelihara, dilestarikan dan sebagai bentuk mediasi 

Sunan Kudus dalam membentuk masyarakat yang harmonis. 

Ketika Sunan Kudus berdakwah, komunikasi terhadap masyarakat menjadi 

hubungan yang erat dan tidak bisa di pisahkan, dakwah sudah menjadi fenomena agama 

sebagai aktivitas sosial keagamaan bisa menjadikan etika dan moral yang baik sebagai 

ilmu pengetahuan.14 Maka apa yang di lakukan oleh Sunan Kudus dalam misi dakwahnya 

sangat memberikan nilai positif kepada masyarakat, sehingga kepercayaan masyarakat 

terhadap agama Islam semakin bertambah banyak. Sunan Kudus sangat memperhatikan 

perbedaan keyakinan keagamaan ketika menyiarkan agama Islam, seperti merekonsiliasi 

nilai-nilai kebudayaan dan kebiasaan kehidupan masyarakat pada kala itu dapat 

menjemput hati rakyat yang penuh simpatik dan kedamaian.15  

Keharmonisan tersebut menjadi suatu barang yang sangat berharga, adanya rasa 

harmoni antara umat Islam dengan Hindu dan Buddha pada masa Islamisasi oleh Sunan 

Kudus, menghindarkan terciptanya konflik yang memiliki perbedaan kepercayaan 

terhadap agama dan budaya. Disamping itu, sikap toleransi yang dijunjung tinggi oleh 

Sunan Kudus, menciptakan rasa harmonis serta memberikan rasa semangat bagi 

masyarakat untuk menjalankan kehidupan secara rukun dalam perbedaan, meskipun 

agama Islam dan Hindu-Buddha memiliki corak perbedaan yang sangat berbeda.16 

Walaupun hidup dalam perbedaan kepercayaan, Sunan Kudus mampu membuat 

kehidupan yang harmonis dalam keberagaman, dan juga menjadikan agama Islam sebagai 

rahmat bagi manusia seutuhnya.17 

 
13 Triyanto et al., “Masjid Menara Kudus: Refleksi Nilai Pendidikan Multikultural Pada Kebudayaan 

Masyarakat Pesisiran.” 
14 Syaiful Arif and Sekolah Tinggi Filsafat, Strategi Dakwah Sunan Kudus, Agustus 2014 ADDIN, vol. 

8, 2014. 
15 Arifin Anwar, Dakwah Kontemporer: Sebuah Studi Ilmu Komunikasi, ed. Arifin Anwar, 1st ed. 

(Yogyakarta: Graha Ilmu, 2011). 
16 Achmad Habibullah, Muqima Adinda Siti Aisyah, and Lusi Nur Azizah Hoerunnisa, “Wujud 

Akulturasi Budaya Pada Arsitektur Menara Kudus Di Jawa Tengah,” Dharmasmrti: Jurnal Ilmu Agama dan 
Kebudayaan 22, no. 1 (2022): 19–27. 

17 Kholidia Efining Mutiara and Nur Said, “Membumikan Spirit Toleransi Sunan Kudus Kepada 
Generasi Millenial Melalui Tali Akrab,” Jurnal Studi Agama Dan Masyarakat 15, no. 2 (2019): 98–106. 



Interaksi Simbolik pada Menara Kudus  

 
Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 39 

Dengan pendekatan-pendekatan yang di lakukan oleh Sunan Kudus, animo 

kepercayaan masyarakat sangat berkembang pesat dan agama Islam semakin besar di 

kota Kudus, berhubungan dengan perkembangan agama Islam secara masif. Sunan Kudus 

telah memberikan banyak pelajaran terkait caranya menyiarkan agama Islam, 

dicontohkan dengan cara yang lemah lembut dan tanpa ada paksaan sedikitpun.18 Sifat 

tersebut tergolong pada kategori respek yaitu menghargai seseorang dengan tanpa 

membeda-bedakan, sedangkan dalam lingkup lebih luas mencakup agama, budaya dan 

etnis, lebih di sebut dengan istilah toleransi.19  

 

Lokalitas Budaya 

Dalam konteks budaya, Sunan Kudus menjadikannya sebagai pilar utama dalam 

pendekatan dakwahnya. Dibuktikan dengan masih adanya situs peninggalan agama 

hindu, yakni terdapat situs Yoni dan Lingga di dalam kawasan Langgar Bubrah sebelah 

selatan Menara Kudus, sehingga dari strategi beliau dapat menciptakan kebudayaan, seni 

dan nilai-nilai filosofis dari wujud pelestarian budaya dan akulturasi.20 Ketika Islam 

datang di kota Kudus, masyarakat masih berpegang teguh terhadap kepercayaannya 

kepada agama Hindu dan Buddha. Setelah datangnya Sunan Kudus kehidupan 

masyarakat Kudus menjadi lebih tertata dan memiliki nilai-nilai budayaan yang sangat 

tinggi tanpa meninggalkan lokalitas budaya. 

Bila kita cermati, kebudayaan itu lahir dari banyak proses dan waktu tidak 

sebentar, upaya Sunan Kudus ketika melakukan Islamisasi pada waktu itu, juga 

memperhatikan kebudayaan dan prilaku masyarakat. Luasnya kajian untuk 

memperhatikan perilaku kehidupan manusia sehari-hari akan berpengaruh kepada hasil 

dari kebudayaan itu sendiri.21 Jakop Sumardji memberikan pandangannya tentang 

kemunculan sebuah kebudayaan baru, Sunan Kudus sangat terfokus pada adat-istiadat 

pada waktu itu yang beranekaragam. Seperti yang di ungkapkan oleh Jakop, kebudayaan 

itu terlahir dari sebuah gagasan ide, cara pandang dan pola kehidupan masyarakat.22 

Sedangkan dalam menciptakan kebudayaan baru di butuhkan interaksi dan komunikasi 

antara simbol-simbol yang akan menjadikan nilai-nilai reproduksi baru, selaras dengan 

metode dakwah Sunan Kudus dengan mengedepankan sikap toleransi dan akulturasi di 

dalam bidang seni, sosial dan budaya.  

 
18 Mahlail Syakur Sf, PENDIDIKAN KARAKTER DALAM LARANG AN MENYEMBELIH SAPI (Menelisik 

Filosofi Ajaran Sunan Kudus), Jurnal Pendidikan Agama Islam Universitas Wahid Hasyim Semarang 
PROGRESS, vol. 9, 2021. 

19 Indrahti Sri, Kudus Dan Islam: Nilai-Nilai Budaya Lokal Dan Industri Wisata Ziarah (Semarang: 
CV.Madina, 2012). 

20 Muhammad Rosyid, “Mengidentifikasi Sikap Toleran Sunan Kudus Melalui Situs Budaya,” Aceh 
Anthropological Journal 5, no. 1 (2021): 37–50. 

21 Ida Bagud Made Astawa, Pengantar Ilmu Sosial (Depok: Rajawali, 2017). 
22 Jakop Sumardji, Arkeologi Budaya Indonesia, Pelacakan Hermeneutis-Historis Terhadap Artefak-

Artefak Kebudayaan Indonesia (Yogyakarta: Qalam, 2022). 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 1 (Juni 2024) 

 

 

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 40 

Ketika Raden Ja'far as-Shidiq atau Sunan Kudus membawa Islam ke kota Kudus, 

orang-orang masih menganut ajaran Hindu dan Buddha, mereka juga menanamkan adat-

istiadat, kebudayaan, norma, dan nilai-nilai kehidupan. Berdasarkan pada pernyataan 

tentang keberagaman oleh Niebuhr, sifat pluralistik menjadi dasar dalam proses 

pembentukan kebudayaan, karena sifat pluralistik mempunyai cara pandang yang lebih 

luas, optimisme, positifme dan toleran terhaadap keyakinan dan paham keagamaan yang 

berbeda. Hal ini dijadikan oleh Sunan Kudus ketika berdakwah, dengan melihat secara 

lebih luas dan kemudian menerimanya, sehingga tidak menghilangkan kebudayaan lokal 

tersebut, akan tetapi melalui tahap membuka ruang budaya baru dan akulturasi budaya. 

Sebab adanya perkembangan dan runtuhnya kebudayaan adalah ketika dalam proses 

menciptakan sejarah baru tidak dibarengi dengan sifat pluralisme tersebut.23 Sifat 

pluralisme ini mempunyai peran penting dalam memandang sebuah perbedaan, 

Indonesia yang mempunyai keanekaragaman agama dan budaya, memang harus dilihat 

secara utuh, dan bahwa sejarah manusia tidaklah pernah benar-benar bersatu, melainkan 

terdiri dari perbedaan-perbedaan yang ada. Kegunaan sifat pluralsitik dalam proses 

membuka ruang kebudayaan baru, digunakan untuk menyakini apa yang menjadikan 

keyakinan suatu kelompok, maka dengan itu, akulturasi kebudayan dapat berlangsung 

dan masyarakat tetap dalam kesatuan (unity) yang harmonis.  

Kebudayaan agama Hindu dan Buddha menjadi sejarah yang sudah berlangsung 

adanya, proses Sunan Kudus selanjutnya adalah melakukan kreatifitasnya dalam 

membuka ruang kebudayaan baru. Proses kreatifitas adalah mengarah pada 

pembentukan (estanblishmenst) kemudian mengabdikan (perpatuation). Sunan Kudus 

melakukannya dengan membangun sejarah baru yaitu berupa Masjid dan Menara, kedua 

bangunan bersejarah ini memiliki nilai-nilai yang diambil sebelumnya dalam melihat 

realitas kebudayaan yeng berlangsung. 

Kesadaran Sunan Kudus akan hal kebudayaan lokal, membuat orang-orang tidak 

begitu menghiraukan sikap Sunan Kudus yang sangat memperhatikan kultur setempat, 

tindakan tersebut membuat masyarakat berbondong-bondong untuk mempelajari agama 

Islam yang awal mulanya memegang erat agama Hindu-Buddha.24 Contoh reproduksi 

kebudayaan baru oleh sunan kudus yang sangat menonjol, yaitu masjid Al Aqsha dan 

Menara Kudus bisa membawakan suasana baru berupa kedamaian dan keharmonisan. 

Pada hakikatnya, nilai-nilai esoteris agama memiliki kesamaan, sedangkan nilai-nilai 

agama secara umum, agama memiliki perbedaan dalam bentuk mengekspresikan 

ajarannya dalam konteks kebudayaan. Maka selaras dengan yang dikatakan oleh Niebuhr, 

inti dari proses sejarah kebudayaan adalah mengenai kesatuan yang panjang (unity in 

length), kesatuan dalam wujud akulturasi oleh Sunan Kudus adalah identitas yang akan 

selalu melekat pada masyarakat selanjutnya. Kesatuan sejarah lokalitas budaya selalu 

 
23 F.R Ankersmit, Refleksi Tentang Sejarah (Jakarta: Gramedia, 1987). 
24 S Ag Hatmansyah, “Strategi Dan Metode Dakwah Walisongo,” Al-Hiwar: Jurnal Ilmu Dan Teknik 

Dakwah 3, no. 1 (2017). 



Interaksi Simbolik pada Menara Kudus  

 
Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 41 

mengedepankan keanekaragaman dan keutuhan (integritas) unsur-unsur kebudayaan, 

kesatuan merupakan proyek untuk menuju pencarian makna simbol kebudayaan, dengan 

didasari oleh rasa cinta kasih untuk bergerak pada kesatuan yang lain, antara kebudayaan 

Hindu, Buddha, Khonghucu dan Islam.25 

Pada akhirnya, sikap toleransi dibutuhkan dalam menciptakan ruang kebudayaan 

baru dan kehidupan masyarakat yang sama-sama adil (egaliter). Fungsinya adalah untuk 

mencegah konflik agama, etnis, dan ras, konflik yang disebabkan oleh perbedaan agama 

dan etnis yang terjadi di berbagai tempat dari dulu sampai sekarang. Kabupaten Kudus 

memiliki banyak komunitas agama dan etnis yang berbeda, sejauh ini, masyarakat Kudus, 

yang terdiri dari orang-orang dari berbagai etnis dan agama, tetap hidup rukun dan 

damai. Dampak dari adanya kesatuan sejarah yang dilakukan oleh Sunan Kudus ketika 

proses menyiarkan agama Islam. Nilai-nilai kehidupan yang harmonis itu membentuk 

masyarakat yang lekat akan kehidupan cinta damai, kegiatan-kegiatan kebudayaan oleh 

Sunan Kudus masih eksis sampai sekarang dan dijadikan sebagai nilai filosofis sosial 

masyarakat di kota Kudus.  

 

Menara Kudus Simbolisme Harmoni 

Sunan Kudus telah memberikan banyak peninggalan yang sangat bermanfaat, 

metode dakwah Sunan Kudus sangat mengedepankan sikap toleransi terhadap adanya 

perbedaan suku, bahasa, budaya dan agama.26 Dengan begitu, upaya untuk menyiarkan 

agama Islam bisa berjalan dengan sangat penuh rasa keharmonisan diantara umat 

beragama, salah satu metode Sunan Kudus dalam menyiarkan agama Islam adalah dengan 

cara menggabungkan budaya, hal ini sebenarnya telah dilakukan oleh para Walisosongo 

sebelumnya, namun karakteristik yang dimiliki oleh Sunan Kudus sangat menunjukkan 

sifat multikulturalisme agama. Multikulturalisme Sunan Kudus dilakukan melalui dialog 

antar agama dan termasuk dialog antar budaya, upaya tersebut ditandai dengan adanya 

peninggalan bangunan bersejarah yaitu masjid Al-Aqsha dan Menara kudus.27 

Bangunan bersejarah ini merupakan bentuk akulturasi paling monumental dari 

peninggalan Sunan Kudus, menunjukkan adanya pola-pola kearifan lokal yang diikut 

sertakan dalam membentuk sebuah simbol keharmonisan. Dalam hal ini, keharmonisan 

dalam kehidupan beragama telah diusung oleh Sunan kudus melalui proses reproduksi 

kebudayaan baru, tanpa meninggalkan jejak-jejak kebudayaan lama. Proses reproduksi 

kebudayaan ini tidak terlepas dari sebuah upaya-upaya Sunan Kudus dalam memahami 

realitas keberagaman yang ada serta memahami sebuah simbol-simbol keagamaan guna 

dapat menciptakan pola akulturasi.28 George Herbert Mead adalah penulis teori interaksi 

 
25 Sabri Mohammad, Keberagaman Yang Saling Menyapa: Prspektik Filsafat Perenial (Yogayakarta: 

Ittaqa Press, 1999). 
26 Said Nur, Filosofi Menara Kudus: Pesan Damai Untuk Dunia (kudus: Brillian Media Utama, 2013). 
27 Hans Kung, Global Responsibility: In Search of a New World Etich (New York: Crossroad, 1991). 
28 Abs. Aziz Faiz, Dasar-Dasar Dan Pokok Pikiran Sosiologi Agama (Yogyakarta: SUKA-Press, 2021). 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 1 (Juni 2024) 

 

 

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 42 

simbolik, untuk dapat menciptakan sebuah kebudayaan baru itu perlu mengetahui 

pentingnya sebab musabab dalam interaksi sosial. Sesuatu yang pokok dalam melakukan 

interaksi sosial yaitu bagaimana manusia bisa memahami sebuah simbol-simbol 

keagamaan yang ada di lingkungan sekitarnya dan dengan begitu dapat menciptakan 

sebuah simbol baru seperti apa yang telah dipahami dari sebuah simbol-simbol 

sebelumnya.29  

Interaksi simbolik merupakan salah satu cara untuk menciptakan sebuah 

kebudayaan baru tanpa harus menghapus simbol-simbol yang telah ada, serta dalam 

menjalankan proses interaksi simbolik ini, manusia memiliki banyak-banyak kesempatan 

untuk melihat lebih jauh bagaimana simbol-simbol tersebut sangat berpengaruh dalam 

kehidupan sehari-hari. Dalam setiap interaksi, baik antara individu dengan individu 

maupun kelompok dengan kelompok, ada kesempatan untuk saling memahami realitas 

saat ini. Selain itu, melalui tindakan dan pemikiran selama proses interaksi simbolik, 

orang dapat mempertimbangkan cara mengembangkan kebudayaan baru. 

Lahirnya kebudayaan baru ini menandakan bahwa kebudayaan itu sendiri 

bukanlah sesuatu yang bersifat konstan melainkan dinamis dan dapat mengalami 

perubahan, perubahan kebudayaan dapat terjadi karena ada banyak macam kebudayaan 

yang berbeda.30 Melalui pandangan Mead mengenai interaksi simbolik ini, Menara Kudus 

merupakan hasil upaya dari cara dari metode Sunan Kudus ketika berdakwah ialah tidak 

menghilangkan kebudayaan lokal tersebut, akan tetapi melalui tahap membuka ruang 

budaya baru dan akulturasi budaya. Ini mendukung atau sejalan dengan gagasan 

Blummer tentang interaksi simbolik, yang dapat digunakan untuk mempelajari atau 

memahami tingkah laku manusia, dimana tingkah laku manusia memiliki makna atau 

memiliki sistem makna di baliknya, dan interaksi simbolik ini memiliki sifat humanis.31 

Sangat penting untuk memiliki pemahaman yang mendalam tentang teori interaksi 

simbolik untuk memahami makna budaya. 

Model penelitian budaya yang disebut "interaksi simbolik" bertujuan untuk 

mengungkap realitas perilaku manusia. Dengan menggunakan perspektif ini, kita dapat 

memahami budaya melalui cara perilaku manusia terpantul dalam komunikasi. Makna 

interaksi budaya dalam sebuah komunitas lebih ditekankan dalam interaksi simbolik, di 

mana komunikasi budaya antara warga setempat akan menunjukkan makna penting. 

Untuk mengetahui makna simbol-simbol yang digunakan dalam komunikasi manusia, 

pengamatan diperlukan. 32 

Pada momentum proses pengamatan simbol-simbol kebudayaan yang ada pada 

agama Hindu dan Buddha, sebenarnya adalah masa untuk menyimulasikan apa yang 

 
29 Ahmadi, “Interaksi Simbolik: Suatu Pengantar.” 
30 Abs. Aziz Faiz, Dasar-Dasar Dan Pokok Pikiran Sosiologi Agama. 
31 Ardianto, Filsafat Ilmu Komunikasi (Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 2007). 
32 Nina Siti Salmaniah Sieregar, “Kajian Tentang Interaksi Simbolik,” Ilmu Sosial 4, no. 2 (2011): 

105. 



Interaksi Simbolik pada Menara Kudus  

 
Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 43 

sudah menjadi identitas kebudayaan pada waktu itu dengan wajah yang baru. Jean 

Baurdrilliah menjelaskan bagaimana sebuah citra, tanda dan simbol ketika dijadikan 

simulasi untuk meniru simbol tersebut, seakan-akan adalah bagian dari sebuah realitas 

yang asli. Maka interaksi manusia dengan simbol-simbol kebudayaan sesungguhnya telah 

menciptakan realitas yang sebenarnya sama adanya dengan apa yang sudah diamati 

sebelumnya.33 Hal ini berbeda apa yang dilakukan oleh Sunan Kudus dalam proses untuk 

menyatakan sebuah (hiperrealitas), bukan hanya menyimulasikan simbol-simbol 

tersebut, akan tetapi memang benar-benar menggunakannya dalam menyatakan realitas 

aslinya, oleh Kant dijelaskan bagaimana komunikasi yang sudah menjadi rutinitas setiap 

harinya, menjadikannya sebuah realitas menjadi (das ding ansich). Pengamatan simbol-

simbol yang dilakukan dalam pengamatan Sunan Kudus memiliki tujuan untuk 

menampakkan diri dan mempunyai tujuan untuk menjadikan gagasan kebudayaan baru 

sebagai realitas yang tidak semu (noumenon).  

Sedangkan pada teori simulakra, dalam bukunya Simulacra and Simulation, 

Baudrillard menjelaskan bagaimana proses reproduksi kebudayaan. Dalam konteks 

pendekatan dakwah Sunan Kudus, Baudrillard telah mengusung masa simulasi sebagai 

tahap untuk membuka waja baru (appearance), dimasa yang disebut sebagai masa 

modernitas awal (couterfail) manusia bebas dalam menetukan apa saja yang ingin 

dijadikan sebagai identitasnya, entah itu dalam hal tanda, simbol, fasion dan model. Tidak 

bisa dipungkiri adanya kesamaan dalam ranah kebudayaan yang walaupun itu banyak 

ragamnya. Pembukaan ruang kebudayaan baru oleh Sunan Kudus, tentu saja 

menyertakan simbol-simbol kebudayaan yang ada dalam agama Hindu-Buddha untuk 

ikut serta dalam realitas yang berjalan pada waktu itu. 34Dengan begitu, masa simulasi 

reproduksi kebudayaan oleh Saunan Kudus adalah dengan menjadikan objek simbol 

kebudayaan agar setiap individu dan kelompok menentukan tempat masing-masing pada 

sebuah tatanan, agar semuanya berusaha mendorong tatanan ini berdasarkan garis 

pribadi. Melalui objek kebudayaan masyarakat yang terstratifikasi, agar setiap orang 

terus pada tempat tertentu sesuai tatanan yang ada pada norma kebudayaan keagamaan. 

Dengan demikian, norma, kebudayaan, dan adat-istiadat masyarakat dijadikan 

sebagai pranatan kehidupan sesuai dengan kepercayaan agama, perbedaan keyakinan 

pada waktu itu dipandang oleh Sunan Kudus sesuatu yang penting adanya. Interkasi 

simbolik yang dilakukan oleh Sunan Kudus menjadikan sebagai  usaha untuk melanjutkan 

realitas kebudayaan agar tetap ada. Dalam perspektif Blumer tentang teori 

interaksionisme simbolik, tiga tahapan untuk membangun kebudayaan yang sesuap 

dengan realitas simbol-simbol yang diamatinya, yaitu: (1) Makna yang melekat pada 

sesuatu membuat orang bertindak ke arahnya, artinya ada makna pada sesuatu itu, dan 

sesuatu itu hanyalah simbol dari makna, dan tindakan manusia ditujukan untuk mengejar 

 
33 Jean Baudrillard, Masyarakat Konsumsi (Yogyakarta: Kreasi Wacana, 2010). 
34 Yasraf Amir Piling, Dunia Yang Dilipat: Tamasya Melampui Batas-Batas Kehidupan (Yogyakarta: 

Jalasutra, 2006), 397. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 1 (Juni 2024) 

 

 

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 44 

makna. (2) Makna muncul sebagai hasil dari interaksi antar manusia. Ini sejalan dengan 

arus perkembangan budaya karena membagi sistem makna dengan mempelajari, 

memperbarui, memelihara, dan membatasi makna dalam konteks interaksi manusia. 

Akibatnya, makna tersebut memiliki dampak yang signifikan terhadap bagaimana dia 

berperilaku terhadap orang lain. (3) Makna-makna ini dipegang, dijadikan acuan, dan 

diinterpretasikan seseorang sesuai dengan situasinya. Ia digunakan sebagai referensi 

untuk menafsirkan keadaan, situasi, benda, atau lainnya yang ditemukan dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Akulturasi budaya salah satu bentuk Sunan Kudus upaya mereproduksi 

kebudayaan baru dan tanpa menghilangkan nilai-nilai kebudayaan lama. Menara Kudus 

memiliki corak ornament yang menandakan keunikan yang mengandung macam-macam 

corak budaya, dengan begitu Menara kudus menyimpan sebuah makna dari akulturasi 

tersebut.35 Pertama, dijelaskan oleh Blummer bagaimana proses interaksi itu tertuju pada 

sebuah makna yang sudah di sepakati atau di jalani masyarakat, penegasan mengenai 

makna ini terkait pada bangunan Menara Kudus mengisyaratkan bahwa arsitektur, 

ornamen, gaya, bentuk, dan lainnya bukanlah dihadirkan tanpa sautu maksud. Oleh 

karena itu, berbagai corak akulturasi yang ada pada bangunan Menara Kudus 

membuatnya begitu estetik dan penuh nilai keharmonisan antar umat beragama, 

sehingga menjadi sebuah bangunan yang memiliki kualitas genius loci.36 Menara Kudus 

yang memiliki makna keharmonisan hidup beragama ini tidak lepas dari unsur-unsur 

agama lain yang melekat pada Menara kudus, dan juga mengakui bahwa dalam aktualisasi 

konstruksi tidak lepas dari perkembangan agama dan tata kehidupan masyarakat.37 

Kedua, setelah mengetahui makna apa yang dilakukan oleh masyarakat Kudus 

terdahulu, Sunan Kudus berupaya untuk terus menjaga dan melestarikannya. Melalui 

metode dakwahnya yang halus dan lembut serta melibatkan seluruh unsur-unsur 

kehidupan masyarakat, timbul bentuk-bentuk simbol baru yang diadopsi dari 

kebudayaan lama. Melalui proses dakwah atau interaksi oleh Sunan Kudus terciptalah 

sebuah bangunan  masjid dan menara. Simbol-simbol ini merujuk perubahan makna yang 

lahir dari segala bentuk makna yang sebelumnya mulai dari adat-istiadat dan bangunan-

 
35 Manusia hadir dalam bahasa, seperti alam dan tuhan. Demikian pula arsitektur, arsitektur 

sebagai sejarah bentuk-bentuk yang bermakna akan menghadirkan pada kita manusia, alam, dan tuhan di 
dalamnya. Arsitektur menjadi keadaan, yang akan membawa kita pada penghayatan akan sikap kita 
sebenarnya, dan membantu dalam mengambil sikap. Baca lebih lanjut. Said Nur, Filosofi Menara Kudus: 
Pesan Damai Untuk Dunia. 

36 Bambang Setia Budi, “Masjid Menara Kudus, Kesinambungan Arsitektur Jawa-Hindu Dan Islam” 
(Kompas, 2003). 

37 Architecture can play a communicative role by expressing meaning through the built 
environment. A variety of cultural pr symbolic values can be expressed through choices in material, colors, 
forms, sizes, furnishing, and landscaping for a building. Baca lebih lanjut. Berliana Syaom, Arsitektur, 
Komunitas Dan Modal Sosial (Bandung: Penerbit Metatekture, 2010). 



Interaksi Simbolik pada Menara Kudus  

 
Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 45 

bangunan bernuansa Hindu-Budha hingga Khonghucu dan tentunya sebagai tonggak 

bangunan yang mencerminkan simbol perdamaian lintas agama serta budaya.38 

Ketiga, Sunan Kudus memiliki sudut pandang yang sangat luas untuk menciptakan 

kehidupan yang harmonis, melalui bangunan Menara Kudus. Proses untuk menciptakan 

sebuah simbol penghormatan terhadap lokalitas budaya dan agama, dilakukan dengan 

sangat baik dan penuh penghayatan terhadap nilai-nilai kebudayaan pada waktu, 

sehingga membangun pola akulturasi dari sebuah interaksi simbolik yang sangat penuh 

makna. Menara Kudus telah menjadi pondasi untuk hidup saling menghormati antar 

sesama umat beragama. Sampai saat ini, ajaran-ajaran Sunan Kudus dalam konteks 

toleransi terhadap agama lain masih sangat dipatuhi oleh masyarakat kota Kudus. Dalam 

konteks interaksi simbolik, tahap pelestarian hasil dari sebuah upaya untuk menjaga 

nilai-nilai yang sudah maupun hasil dari sebuah akulturasi yang dilakukan oleh Sunan 

Kudus mencapai tahap yang terakhir menurut Blummer.39  

 

4. Kesimpulan  

Pemahaman individu terhadap simbol-simbol berasal dari pembelajaran yang 

dihasilkan dari berinteraksi dengan orang lain, ini terjadi ketika orang-orang memahami 

simbol-simbol yang ada di sekitar mereka, baik secara verbal maupun nonverbal. Analisis 

sosiologi dari proses interaksi simbolik adalah kemampuan manusia, interaksi simbolik 

unik karena fokus manusia pada proses menterjemahkan dan mendefinisikan tindakan 

satu sama lain. Proses ini tidak terjadi secara langsung antara respons stimulus, tetapi 

didasarkan pada pemahaman makna yang diberikan oleh tindakan orang lain melalui 

penggunaan simbol dan interpretasi makna. Proses akulturasi yang di lakukan oleh Sunan 

Kudus adalah bentuk dimana Sunan Kudus melihat sebuah makna yang dimana sangat 

penting bagi masyarakat Kudus pada waktu itu, sehingga terjadinya reproduksi 

kebudayaan baru melalui akulturasi dan interaksi simbolik dapat berjalan baik dan juga 

di terima oleh masyarakat Kudus untuk mencapai kesepakatan bersama. Hal ini menjadi 

kunci untuk membangun masyarakat yang plural untuk terus menerus menjaga kesatuan 

kedamaian. 

Seperti yang sudah dilakukan oleh Sunan Kudus ketika menjalankan misi 

dakwahnya di kota Kudus, telah menciptakan kebudayaan yang tetap menjaga eksistensi 

identitas kebudayan agama Hindu dan Buddha. Melalu interaksi simbolik dan akulturasi 

yang memang menjadi metode dakwahnya, membuat hasil tidak hanya dengan 

menyebarkan agama Islam saja, akan tetapi juga merawat, menjaga serta melestarikan 

kebudayaan yang telah ada, seperti bentuk akulturasi budaya pada bangunan masjid Al-

Aqsha dan Menara Kudus. Selain itu juga, proses akulutarsi melalui interaksi pengamatan 

 
38 Zulyadain Zulyadain, “Penanaman Nilai-Nilai Toleransi Beragama Pada Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam (PAI),” Al-Riwayah: Jurnal Kependidikan 10, no. 1 (2018): 123–149. 
39 Moh Rosyid, “Situs Hindu Pra-Islam Di Kudus Dan Sikap Toleran Sunan Kudus,” Khazanah 

Theologia 3, no. 3 (2021): 171–180. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 1 (Juni 2024) 

 

 

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 46 

terhadap lokalitas budaya yang ada, dapat membangun masyarakat kota Kudus yang cinta 

akan damai dalam hal perbedaan etnis, budaya dan agama sampai sekarang. Serta nilai-

nilai filosofis yang diajarkan Sunan Kudus, menjadi pedoman hidup masyarakat kota 

Kudus untuk menuju peradaban yang beradab. 

 

Referensi  

Abs. Aziz Faiz. Dasar-Dasar dan Pokok Pikiran Sosiologi Agama. Yogyakarta: SUKA-Press, 

2021. 

Ahmadi, Dadi. “Interaksi Simbolik: Suatu Pengantar.” MediaTor (Jurnal Komunikasi) 9, no. 

2 (2008): 301–316. 

Ankersmit, F.R. Refleksi Tentang Sejarah. Jakarta: Gramedia, 1987. 

Ardianto. Filsafat Ilmu Komunikasi. Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 2007. 

Arif, Syaiful, and Sekolah Tinggi Filsafat. Strategi Dakwah Sunan Kudus. Agustus 2014 

ADDIN. Vol. 8, 2014. 

Anwar, Arifin. Dakwah Kontemporer: Sebuah Studi Ilmu Komunikasi. Edited by Arifin 

Anwar. 1st ed. Yogyakarta: Graha Ilmu, 2011. 

Astawa, Ida Bagud Made. Pengantar Ilmu Sosial. Depok: Rajawali, 2017. 

Baudrillard, Jean. Masyarakat Konsumsi. Yogyakarta: Kreasi Wacana, 2010. 

Budi, Bambang Setia. “Masjid Menara Kudus, Kesinambungan Arsitektur Jawa-Hindu dan 

Islam.” Kompas, 2003. 

Habibullah, Achmad, Muqima Adinda Siti Aisyah, Lusi Nur Azizah Hoerunnisa. “Wujud 

Akulturasi Budaya Pada Arsitektur Menara Kudus Di Jawa Tengah.” Dharmasmrti: 

Jurnal Ilmu Agama dan Kebudayaan 22, no. 1 (2022): 19–27. 

Hatmansyah, S Ag. “Strategi dan Metode Dakwah Walisongo.” Al-Hiwar: Jurnal Ilmu dan 

Teknik Dakwah 3, no. 1 (2017). 

Kung, Hans. Global Responsibility: In Search of a New World Etich. New York: Crossroad, 

1991. 

Kharis, Muhammad Abdul. “Islamisasi Jawa : Sayyid Ja’far Shadiq dan Menara Kudus 

Sebagai Media Dakwahnya.” JURNAL INDO-ISLAMIKA 10, no. 1 (September 30, 2020): 

1–14. 

Kholid, A R Idham. “Wali Songo: Eksistensi dan Perannya dalam Islamisasi dan 

Implikasinya Terhadap Munculnya Tradisi-Tradisi di Tanah Jawa.” Jurnal Tamaddun 

1, no. 1 (2016). 

Khotimah, Nurul. “Enkulturasi Nilai-Nilai Kesejarahan Sunan Kudus Pada Masyarakat di 

Daerah Kudus Kulon.” Historia Pedagogia 7, no. 2 (2018): 120–128. 

Mohammad, Sabri. Keberagaman yang Saling Menyapa: Prspektik Filsafat Perenial. 

Yogayakarta: Ittaqa Press, 1999. 

Mutiara, Kholidia Efining, and Nur Said. “Membumikan Spirit Toleransi Sunan Kudus 

Kepada Generasi Millenial Melalui Tali Akrab.” Jurnal Studi Agama Dan Masyarakat 

15, no. 2 (2019): 98–106. 



Interaksi Simbolik pada Menara Kudus  

 
Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 47 

Nasution, Abdul Fattah. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: CV. Harfa Creative, 2023. 

Nur, Said. Filosofi Menara Kudus: Pesan Damai untuk Dunia. Kudus: Brillian Media Utama, 

2013. 

Piling, Yasraf Amir. Dunia Yang Dilipat: Tamasya Melampui Batas-batas Kehidupan. 

Yogyakarta: Jalasutra, 2006. 

Purwadi. Sejarah Walisanga. Yogyakarta: Ragam, 2009. 

Rosyid, Moh. “PEMANFAATAN CAGAR BUDAYA KAUMAN MENARA KUDUS SEBAGAI 

MEDIA PEMBELAJARAN SEJARAH.” Tsaqofah dan Tarikh: Jurnal Kebudayaan Dan 

Sejarah Islam 6, no. 2 (2022): 66–78. 

———. “Situs Hindu Pra-Islam di Kudus dan Sikap Toleran Sunan Kudus.” Khazanah 

Theologia 3, no. 3 (2021): 171–180. 

Rosyid, Muhammad. “Mengidentifikasi Sikap Toleran Sunan Kudus Melalui Situs Budaya.” 

Aceh Anthropological Journal 5, no. 1 (2021): 37–50. 

Said, Nur. “Jejak Perjuangan Sunan Kudus.” Yogyakarta: Brillian Media Utama (2010). 

Salam, Solichin. Kudus Purbakala dalam Perjuangan Islam. Kudus: Menara Kudus, 1977. 

Siregar, Nina Siti Salmaniah. “Kajian Tentang Interaksi Simbolik.” Ilmu Sosial 4, no. 2 

(2011): 105. 

Sri, Indrahti. Kudus dan Islam: Nilai-nilai Budaya Lokal dan Industri Wisata Ziarah. 

Semarang: CV.Madina, 2012. 

Sumardji, Jakop. Arkeologi Budaya Indonesia, Pelacakan Hermeneutis-Historis Terhadap 

Artefak-Artefak Kebudayaan Indonesia. Yogyakarta: Qalam, 2022. 

Syakur Sf, Mahlail. PENDIDIKAN KARAKTER DALAM LARANG AN MENYEMBELIH SAPI 

(Menelisik Filosofi Ajaran Sunan Kudus). Jurnal Pendidikan Agama Islam Universitas 

Wahid Hasyim Semarang PROGRESS. Vol. 9, 2021. 

Syaom, Berliana. Arsitektur, Komunitas dan Modal Sosial. Bandung: Penerbit Metatekture, 

2010. 

Triyanto, Triyanto, Mujiyono Mujiyono, Eko Sugiarto, and Ratih Ayu Pratiwinindya. 

“Masjid Menara Kudus: Refleksi Nilai Pendidikan Multikultural Pada Kebudayaan 

Masyarakat Pesisiran.” Imajinasi: Jurnal Seni 13, no. 1 (2019): 69–76. Accessed June 

3, 2024. https://doi.org/10.15294/imajinasi.v13i1.2196. 

Wahana Karya Ilmiah Pendidikan, Jurnal, Dicky Darmawan, and M Makbul. “Peran 

Walisongo Dalam Mengislamkan Tanah Jawa: Perkembangan Islam Di Tanah Jawa” 

(2022). 

Zulyadain, Zulyadain. “Penanaman Nilai-Nilai Toleransi Beragama Pada Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam (PAI).” Al-Riwayah: Jurnal Kependidikan 10, no. 1 (2018): 

123–149. 

  

 

 

 


