MELQO: Jurnal Studi Agama-agama

ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online)
Volume 4, No 1, Juni 2024; (48-59) Available at: https://melo.iakn-toraja.ac.id

MANGKIKI’: Kajian Misi Transformasi terhadap Budaya Mangkiki’ di
Kalangan Penganut Aluk Toyolo di Mamasa

Yuliana D%, Arruan Bamba?, Anggriel Maviana3
Pascasarjana Institut Agama Kristen Negeri Toraja
'yulianademmatande823@gmail.com

Abstract: This study delves into the transformative mission of the church in the Aluk Toyolo
culture of Mamasa about ritual of "Mangkiki"." As the church holds the responsibility to
perpetuate God's mission, cultural engagement becomes paramount. The cross-cultural
communication of the Gospel, especially in contexts like Aluk Toyolo, necessitates an
approach contextualizes the local culture for effective transformation. Aluk Toyolo, a
traditional belief system deeply rooted in Mamasa's history, poses unique challenges for
Gospel integration. The ritual of "Mangkiki'" involves offering portions of slaughtered
animals to earthly and celestial deities, seeking blessings, health, and prosperity. Despite
being predominantly Christian, Mamasa society continues to observe Aluk Toyolo
traditions, reflecting the significance of cultural heritage. Unlike previous perspectives that
viewed culture through the lens of church determination, this study proposes a dialogical
approach. The church, rather than dictating cultural acceptability, engages in a dialogue
with the culture to foster transformation within its unique context. The objective is not to
eliminate cultural practices but to preserve them as integral components of identity within
the society community. Utilizing a qualitative methodology with descriptive analysis, this
research employs literature studies, interviews, and observations to unravel the dynamics
of "Mangkiki'" and its potential for Gospel-driven cultural transformation. By
understanding and appreciating the cultural nuances, the church can facilitate a dialogue
that promotes and fosters transformation based on Gospel values. A change in meaning and
outlook that is in line with tehe values of Gospel toard culture is the mission transformation.
Mangkiki’ isi a cultural ritual which is interpreted based on God’s Word that the sourch of
blessing is not from the result of Mangkiki’ but comes from God.

Keywords: Mangkiki’, Transformative Mission, Aluk Toyolo, Cross-cultural
Communication, Cultural Engagement.

Abstrak: Penelitian ini membahas misi transformasi gereja dalam budaya Aluk Toyolo di
Mamasa tentang ritual Mangkiki'. Gereja memiliki tanggung jawab untuk melanjutkan
misi Tuhan. Komunikasi lintas budaya tentang Injil, terutama dalam konteks seperti Aluk
Toyolo, memerlukan pendekatan mengkontekstualisasikan Injil terhadap budaya lokal
untuk transformasi yang efektif. Aluk Toyolo, sebagai sistem kepercayaan tradisional
yang berakar dalam sejarah Mamasa, menimbulkan tantangan unik bagi integrasi Injil.
Ritual Mangkiki melibatkan persembahan bagian-bagian hewan yang disembelih kepada
dewa-dewa bumi dan langit, mencari berkat, kesehatan, dan kemakmuran. Gereja
hendaknya menerima budaya sebagai warisan dan terlibat dalam dialog dengan budaya
untuk mendorong transformasi dalam konteksnya yang unik. Tujuannya bukan untuk
menghapus praktik budaya, melainkan mempertahankannya sebagai komponen integral
identitas dalam komunitas masyarakat. Penulis menggunakan metodologi kualitatif dan
analisis deskriptif, penelitian ini memanfaatkan studi literatur, wawancara, dan
observasi untuk mengungkap dinamika Mangkiki’ dan potensinya dalam transformasi
budaya yang didorong oleh Injil. Memahami dan menghargai nuansa budaya, gereja
dapat memfasilitasi dialog yang mempromosikan dan mendorong transformasi
berdasarkan nilai-nilai Injil. Adanya perubahan makna dan pandangan yang sesuai

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 48


mailto:yulianademmatande823@gmail.com

Mangkiki’: Kajian Misi Transformasi terhadap Budaya Mangkiki’

dengan nilai Injil terhadap budaya itulah misi transformasi. Mangkiki’ adalah suatu ritual
dari budaya yang dimaknai berdasarkan Firman Tuhan bahwa sumber berkat diperoleh
bukan dari hasil Mangkiki’ melainkan bersumber dari Tuhan.

Kata Kunci: Mangkiki’, Misi Transformasi, Aluk Toyolo, Komunikasi Lintas Budaya,
Budaya.

Article

History: Received: 30-11-2023 Revised: 04-06-2024  Accepted: 26-06-2024

1. Pendahuluan

Gereja memiliki tugas membawa misi Allah untuk menjadikan semua orang
percaya kepada Kristus supaya menjadi murid yang memiliki beban untuk melanjutkan
misi Allah bagi orang lain agar dalam pelayanan misi terus berkesinambungan. Misi
adalah suatu proses yang dilakukan oleh umat Allah untuk memproklamirkan kasih Allah
dan misinya bagi dunia melalui Injil.! Karena itu Allah menghendaki supaya semua orang
mengenal Allah dan percaya kepadanya. Sebagaimana Amanat Agung yang disampaikan
oleh Yesus kepada murid-murid sebelum Ia naik ke sorga, untuk menjadikan semua
bangsa murid-Nya dan memberitakan Inji keselamatan bagi mereka (Mat. 28:18-20).2
Inisiatif Allah untuk menyatakan dirinya dan menyelamatkan umat-Nya adalah bagian
dari pelayanan misi sebagai wujud tanggungjawab sebagai gereja. Gereja memiliki tugas
membawa misi Allah untuk menjadikan semua orang percaya kepada Kristus supaya
menjadi murid yang memiliki beban untuk melanjutkan misi Allah bagi orang lain agar
dalam pelayanan misi terus berkesinambungan. Karena itu, dalam pelaksanaan misi Allah
oleh Gereja dalam mewujudkan misi-Nya bagi dunia terus dilakukan dan menjadi murid
yang berpusat pada Injil Kristus.

Mengkomunikasikan Injil secara lintas budaya merupakan perwujudan akan
tanggungjawab gereja untuk menjangkau mereka yang masih hidup dalam budaya suku
dan keyakinan lokal seperti Aluk Toyolo. Sebagaimana yang ditekankan bahwa
"Ceritakanlah kemuliaan-Nya diantara bangsa-bangsa dan perbuatan-perbuatan-Nya
yang Ajaib diantara segala suku bangsa. Sebab Tuhan maha besar dan mahabaik, Ia lebih
dasyat daripada segala Allah.3 Jadi untuk dapat menceritakan Injil kemuliaan Allah
terhadap bangsa-bangsa yang hidup dalam budayanya maka seorang penginjil harus
mampu masuk dalam budayanya dan mengkomunikasikan Injil dalam budaya tersebut
seperti Aluk Toyolo. Kehadiran Injil di tengah budaya bukan untuk meniadakan budaya
tersebut melainkan mengapresiasinya dengan pola kontekstualisasi dan transformasi
terhadap masyarakat tertentu yang hidup dalam budaya lokal.

1 Ridwan Henry Simamora, “Gereja Dan Transformasi Kristen Suatu Tinjauan Kritis Terhadap Misi
Gerakan Transformasi,” Missio Ecclesiae 2, no. 1 (2012): 85-110, https://doi.org/10.52157 /me.v2i1.27.

2 Harianto GP, Komunikasi Dalam Pemberitaan Injil,Membangun Dan Mengembangkan Komunikasi
Injil Dalam Pelaksanaan Amanat Agung (Yogyakarta: ANDI, n.d.).

3 Surjantoro Bagus, Hati Misi (Yogyakarta: ANDI, 2005), 13.

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 49



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 1 (Juni 2024)

Aluk Toyolo adalah salah satu keyakinan masa lampau yang masih diyakini oleh
beberapa komunitas sampai sekarang di Mamasa dan juga merupakan satu keyakinan
tradisional yang memiliki budaya dan kebiasaan yang sangat melekat oleh masyarakat
sebelum kekristenan ada di Indonesia. Aluk Toyolo adalah kepercayaan nenek moyang di
Mamasa yang percaya kepada dewa-dewa (dewata busso (dewata dalam penampungan
air), dewata timbu (dewa yang ada di sumur), dewata to’barana’ (dewa yang ada di
pohon), dan dewata patondokan eran (dewa yang di bawah tangga rumah). Aluk Toyolo
meyakini dua tempat keberadaan dewa yang harus disembah yaitu dewa-dewa di bumi
dan dewa-dewa di langit.* Penyembahan dewa di bumi disebut dengan mangkiki’
sedangkan penyembahan kepada dewa-dewa langit disebut ma’paisung.

Mangkiki’ adalah suatu ritual sebagai bentuk penyembahan kepada dewa di bumi
yang ada ditempat-tempat tertentu. Mangkiki’ ini dilakukan dengan memotong babi atau
ayam dalam beberapa bagian, salah satu bagian daging itu diberikan kepada dewa-dewa
sebagai bentuk penyembahan bagi dewata. Mereka percaya bahwa penyembahan
terhadap dewa-dewa di bumi akan memberi berkat, Kesehatan, kesejahteraan, dan
kemakmuran dalam kehidupan manusia di dunia. Sedangkan ma’paisung dianggap
mempunyai hubungan dengan mereka yang memiliki status tinggi dalam masyarakat
yaitu putra Dewata yang turun dari langit. Karena itu, penganut agama suku Aluk Toyolo
yang ada di Mamasa memiliki budaya dan keyakinan yang sangat melekat dan tidak
mudah Injil dapat mentransformasi kehidupan dari budaya suku menjadi percaya dan
hidup berdasarkan Injil.

Pelita Hati Surbakti menekankan bahwa masyarakat Mamasa juga mewarisi
berbagai tradisi dalam Aluk Toyolo. Mayoritas masyarakat Mamasa memang telah
beragama Kristen, namun sejumlah tradisi dalam Aluk Toyolo tetap dilaksanakan sebagai
warisan dari nenek moyang mereka. Karena itu, menggunakan pendekatan yang melihat
budaya sebagai suatu warisan maka gereja harus menerima budaya dan
mendialogkannya dengan Injil.> Zakaria dan Muhammad Hasyim menekankan bahwa
dalam penginjilan hendaknya menggunakan pendekatan budaya bagi masyarakat dengan
simbol-simbol keagamaan supaya nilai budaya tetap terjaga.® Jefri Andri Saputra
menekankan bahwa Dalam perjumpaan Injil dengan agama tradisional mamasa yaitu
Aluk Ma’purondo atau Aluk Toyolo adalah dengan pendekatan Teologi lokal dengan
mengkontruksi konsep manusia baru yang kontekstual atau dengan kata lain sesuai
dengan budaya setempat.” Selanjutnya Kees Buijs menekankan dalam bukunya bahwa

4 Paotonan, wawancara dengan penulis, Mamasa 20 November 2023

5 Pelita Hati Surbakti, Rahyuni Daud Pori, and Ekavian Sabaritno, “MAMASA-KRISTEN DAN
KEMATIAN ANGGOTA KELUARGANYA: Dialog Yang Memperkaya Antara 1 Tesalonika 4:14 Dan Aluk
Toyolo,” Indonesian Journal of Theology 10, no. 1 (2022): 22-55.

6 M Hasyim, “Conflict and Solution of Zending Evangelism on Aluk Todolo Beliefideology in Toraja
Society,” Baltic Journal of Law \&Politics 15, no. 3 (2022): 667-80, https://doi.org/10.2478/bjlp-2022-
002049.

7 Jefri Andri Saputra, “Spiritualitas Pairan: Konstruksi Teologi Lokal Manusia Baru Konteks Mamasa
Dalam Dialektika Pairan Dan Kolose 2:16-4:1,” Tumou Tou 10, no. 2 SE- (2023): 125-40.

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 50



Mangkiki’: Kajian Misi Transformasi terhadap Budaya Mangkiki’

untuk dapat mengetahui tradisi lokal Mamasa melalui tradisi lisan yang disampaikan
dalam cerita oleh tokoh adat maka tradisi lokal harus tetap dipertahankan, dipelihara
sehingga menjadi suatu identitas diri sebagai masyarakat mamasa. Hal ini sangat penting
karena masyarakat Mamasa memiliki budaya sebagai objek untuk menyampaikan Injil
dan bertujuan agar masyarakat dapat mengalami transformasi untuk mengetahui dan
memahami tentang tradisi atau budaya lokal sebagai ladang dalam pemberitaan Injil.8

Berbeda dengan penelitian ini, Gereja mau melihat budaya melalui pola pikir
transformasi yang dapat mengubah pola pikir gereja terhadap budaya. Dalam hal ini
gereja perlu berdialog dengan budaya sehingga terjadi suatu transformasi yang dapat
membawa perubahan makna yang signifikan dan sesuai dengan Injil dalam budaya
tersebut.
2. Metode Penelitian

Agar lebih mendalam tulisan yang penulis paparkan sebelumnya, maka tulisan ini
menggunakan metode kualitatif dengan analisis deskriptif mengenai misi transformasi
tentang Mangkiki’ dalam penyembahan penganut Aluk Toyolo. Dalam artikel ini lebih
banyak menggunakan istilah Aluk Toyolo karena wilayah yang diteliti adalah wilayah 1
Mamasa. Sehubungan dengan topik tersebut maka pendekatan yang dibangun adalah
pendekatan apresiasi terhadap budaya. Di mana bukan untuk meniadakan budaya
melainkan mendialogkan budaya dengan Injil dan menghasilkan pandangan yang
berbeda dan merubah pola pikir gereja sehingga terjadi suatu perubahan yang baik
berdasarkan Injil, bahwa budaya merupakan suatu warisan yang penting sebagai
identitas diri dalam masyarakat. Sebagai dukungan untuk analisis dalam penulisan ini
tentu dibutuhkan studi kepustakaan dengan mempelajari berbagai referensi seperti
buku, jurnal, artikel, serta referensi dari internet. Penulis juga akan melakukan
wawancara dan observasi dengan beberapa rohaniawan dan tokoh adat yang dianggap
memiliki pengetahuan tentang budaya Aluk Toyolo. Hal ini bertujuan sebagai sumber
informasi bagi penulis untuk memudahkan dalam memahami dan menganalisa dengan
baik serta menginterpretasi tentang topik penelitian ini. Sebab dalam suatu penelitian
dikatakan layak ketika pengetahuan dan pandangan yang ada diperoleh dari berbagai
sumber yang dapat dipercaya.
3. Hasil dan Pembahasan
Misi Transformasi

Misi dalam istilah bahasa latin mission dari kata mittere yang memiliki kaitan
dengan kata missum yang artinya mengirim atau mengutus. Kata missum memiliki
padanan kata dalam bahasa Yunani yaitu Apostello yang tidak hanya mengirim tetapi lebih
kepada mengirim dengan otoritas. dalam bahasa Inggris Mission berarti karya Allah atau
God’s Mission yang menekankan tentang tugas yang diberikan Tuhan kepada umatnya

8 Rannu Sanderan, “Heuristika dalam Pendidikan Karakter Manusia Toraja Tradisional,” BIA’: Jurnal
Teologi dan Pendidikan Kristen Kontekstual 3, no. 2 (December 19, 2020): 306-27,
https://doi.org/10.34307/b.v3i2.213.

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 51



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 1 (Juni 2024)

dalam upaya perwujudan akan misi Allah bagi dunia. Arie Kuiper merumuskan tentang
arti misi yang menekankan tentang mission ecclesia, mission Christy dan mission dei. Ketiga
hal ini merupakan bagian dari inisiator Allah melalui pengutusan Kristus (mission Christi)
melalui murid-murid-Nya, pengutusan gereja (mission ecclesia) sebagai tugas pangilan
dan tanggungjawab gereja dalam mewujudkan misi Allah tersebut. Allah adalah sumber
inisiatif dalam pekerjaan misi (mission dei). Semua itu bertujuan agar semua orang
mendengar Injil dan percaya akan keselamatan dari Tuhan Yesus Kristus. Mission terus
berkembang sehingga dalam pelaksanaan misi tidak hanya dilakukan di daerah tertentu
tetapi juga mencakup daerah yang luas dalam masyarakat yang majemuk. ° Karena itu
dalam menyatakan misi Allah bagi dunia merupakan tanggungjawab gereja. Allah
menginginkan gereja sungguh-sungguh melakukan tanggungjawab itu dengan
memberitakan Injil keselamatan bagi dunia ini. Maka sebagai umat Allah yang telah
dipilih untuk melanjutkan misi Allah tidak memiliki alasan untuk tidak memberitakan
Injil sebab itulah hakekat gereja yang sesungguhnya yakni memberitakan Injil Kerajaan
Sorga bagi dunia ini.

Misi memiliki makna yang luas sehingga definisi misi dapat ditarik berdasarkan
orientasi teologi untuk menganalisa secara etimologi. Istilah Misi dari bahasa Latin Mitto,
terjemahan dari bahasa Yunani apostello yang berarti mengutus. Sehingga Misi lebih luas
dari pada aktivitas gereja. Seperti istilah yang diberikan oleh Karl Hartenstein tahun 1934
dalam WILLINGEN konferensi yang menekankan bahwa misi adalah milik Allah dan
bukan gereja.l Misi merupakan suatu usaha yang dilakukan yang penuh resiko dalam
peperangan Rohani.ll Sehingga setiap orang yang terlibat dalam pekerjaan misi harus
mampu menghadapi setiap tantangan dan resiko yang akan dihadapi terutama harus
memiliki iman yang teguh dan penuh keyakinan bahwa Tuhan yang akan menyertai
dalam melakukan panggilan pelayanan misi itu bagi dunia. Pelayanan misi adalah
tanggung jawab bagi semua orang percaya untuk menjadi terang dan garam bagi dunia
(Mat 5:13-16). Menjadi saksi “kamu akan menjadi saksi-Ku (Kis 1:8); “kami ini adalah
utusan-utusan Kristus” (2 Kor. 5:20). Menjadi teladan orang kristen pada gereja mula-
mula (Kis 8:1,4). Dan juga merupakan perintah Yesus kristus (Mat 28:19-20).12 Maka
menjadi kewajiban dan tanggungjawab yang sangat besar bagi kita semua umat yang
percaya untuk memberitakan injil kabar sukacita bagi dunia ini.

Menurut Barth misi merupakan Aktivitas Allah sendiri (Missio Dei). Pada
konferensi misi ekumenis yang menekankan bahwa pengutus misi adalah Allah sendiri.
Makna konsep yang dikemukakan oleh Barth sebagai dasar misi dan hakekat Allah

9Harianto GP, Pengantar Misiologi, Misiologi Sebagai Jalan Menuju Pertumbuhan (Yogyakarta: ANDI,
2012), 6.

10Hengki Wijaya, “Misi Dan Pelayanan Sosial: Manakah Yang Lebih Penting?”
Https://Www.Researchgate.Net/Publication/282854301_Misi_dan_Pelayanan_Sosial Manakah_yang_lebih_
Penting, no. DOI: 10.13140/RG.2.1.4685.8961 (2015): 15-34.

11C. Peter Wagner, StrateginPerkembangan Gereja (Malang: Gandum Mas, 2003), 99-105.

12David W. Ellis, Metode Penginjilan (Jakarta: Yayasan Komunikasi Bina Kasih, 2011), 22.

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 52



Mangkiki’: Kajian Misi Transformasi terhadap Budaya Mangkiki’

Tritunggal yang mengutus gereja bahwa yang penting bukan gereja mana yang mengutus
atau menerima misi, melainkan Tuhanlah yang mengutus umat-Nya (Yoh 20:21). Sekaitan
dengan hal itu, maka Peskett dan Ramachandra menegaskan: “jadi misi adalah terutama
aktivitas Allah. Allah sedang menjangkau dunia-Nya melalui Kristus dan Roh Kudus. Kata
“Mengutus” dan “diutus” merupakan bagian dari natur Allah bagi umat-Nya”.13 Sehingga
John Stott menyimpulkan tentang misi yaitu bahwa misi mencakup segala aktivitas gereja
yang diutus datang ke dalam dunia untuk menyatakan karya Allah bagi umatnya. Jadi
sebagai gereja memiliki tanggung jawab untuk melakukan misi Allah bagi dunia ini dan
menjadikannya sebagai aktivitas yang istimewa dalam hidup kita sebagai umat yang
percaya.

Missio Dei bukanlah merupakan suatu citra yang baru dan juga pertama-tama
aktivitas gereja tetapi misi adalah suatu ciri Allah adalah Allah yang missioner. Dan juga
“bukanlah gereja yang mempunyai misi keselamatan yang harus digenapi dalam dunia,
melainkan Misi Allah dalam Yesus Kristus dan Roh Kudus melalui Bapa yang melibatkan
dunia”. Untuk itu gereja harus sungguh-sungguh dan menyadari akan tugas dan tanggung
jawab yang Allah berikan bagi umat-Nya bahwa “gereja ada karena misi ada” (Missio sit
ergo ecclesia sit). Untuk itu gereja harus merangkul baik gereja maupun dunia dari
berbagai suku dan budaya yang berbeda yang mana gereja memiliki tanggungjawab
bersama untuk ikut berpartisipasi dalam karya keselamatan Allah.1* Karena itu agar
mengenal Allah dalam Injil dan bertumbuh dalam Iman kepada-Nya harus menjadi murid
kristus. Sebagai seorang murid kemampuan mentranformasi hidup orang lain menjadi
percaya akan Injil sekalipun tetap mempraktikkan budaya sebagai identitas diri.

[stilah transformasi merupakan salah satu isu yang menarik dalam kehidupan
berbangsa dan bernegara terkhusus dalam budaya tertentu. Tranformasi merupakan
ungkapan yang hendaknya menjadi Bahasa yang asing dalam khotbah dan pemberitaan
Firman terutama kepada masyarakat yang hidup dalam budaya yang masih melekat dan
susah untuk berubah.15 Kata transformasi hendaknya menjadi sesuatu yang penting, hal
ini bertujuan untuk menjadikan masyarakat dapat memiliki pola pikir yang berbeda
terhadap perjumpaan Injil dengan budaya tidak berdampak negatif melainkan memiliki
pandangan yang baru bahwa Injil dan budaya hendaknya didialogkan dalam suatu
konteks sehingga sekalipun kita tetap hidup dalam budaya tetapi juga Injil dapat menjadi
terang bagi budaya. Di satu sisi kadangkala masyarakat anti ketika Injil akan
diperjumpakan dengan budaya namun melalui pola pikir transformasi akan memberi
jalan keluar yang baik bahwa budaya dan Injil adalah kedua hal yang berperan penting
dalam kehidupan masyarakat. Dan Injil dan budaya dapat berjalan secara bersama, juga
Injil dapat menerangi budaya dari pemahaman yang keliru dan juga perwujudan akan

13DKkk John Ruck, Jemaat Misioner (Jakarta: Yayasan Komunikasi Bina Kasih, 2011), 26.

14 David ]. Bosh, Transformasi Misi Kristen (Jakarta: Bpk Gunung Mulia, 2005), 312.

15 Simamora, “Gereja Dan Transformasi Kristen Suatu Tinjauan Kritis Terhadap Misi Gerakan
Transformasi.”

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 53



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 1 (Juni 2024)

tanggungjawab untuk memelihara dan melestarikan budaya masing-masing sebagai
identitas ditengah masyarakat.

Misi Tranformasi adalah upaya yang dilakukan dengan tujuan agar masyarakat
mengalami perubahan terhadap pandangan mereka tentang perjumpaan Injil dan
budaya. Hal ini kerapkali masyarakat menganggap bahwa dalam pelayanan misi adalah
kristenisasi. Namun misi transformasi bukan untuk meniadakan budaya tersebut
melainkan merubah pola pikir terhadap budaya melalui pola kontektualisasi dan melihat
budaya sebagai objek, yang artinya bahwa dalam pemberitaan Injil terhadap budaya
setempat dengan berinteraksi dengan konteks budaya sehingga dapat mentransformasi
tetapi bukan menghapus kebudayaan.l® Sebab antara budaya dan Injil kadangkala
memiliki makna yang relevan yang dapat dijadikan suatu upaya untuk merubah pola pikir
masyarakat tentang Injil yang ditaburkan ditengah kebudayaan.”

David ]. Hesselgrave dalam buku Communicating Christ Cross-Culturaly
mengatakan bahwa:

Ketika proses perubahan kultural dilibatkan oleh umat Allah di dalam persekutuan
dengan Allah maka ada tujuan, arah menuju perubahan yang berbeda yakni perubahan
transformasional yang dimotivasi oleh fakto-faktor lainnya. Hal ini bertujuan untuk
meningkatkan kesesuaian kultur untuk melayani dan sebagai sarana interaksi Ilahi-
manusia.18

David Bosh dalam buku transformasi misi kristen mengatakan bahwa

transformasi misi merupakan upaya yang dilakukan dalam rangka menjangkau dan
menjadikan hidup mereka berubah dan menjadi murid Kristus yang berakar dalam Injil
Kristus.1® Transformasi berarti adanya perubahan hidup secara bertahap dari
keberadaan kehidupan yang bertentangan dengan Allah menjadi kondisi dimana dapat
menikmati kehidupan yang sesuai dengan kehendak Allah (Yoh 10:10, Kolose 3:8-15;
Efesus 4:13).20 Maka dapat dikatakan bahwa misi transformasi juga adalah suatu upaya
dalam menjangkau dan menjadikan murid yang sungguh-sungguh, dan berpusat pada
Kristus dan menjadikan hidupnya dapat berubah secara bertahap sesuai dengan Firman
Tuhan.
Aluk Toyolo

Kepercayaan tradisonal di Mamasa disebut dengan Aluk Toyolo. Kata toyolo
artinya orang dulu/terdahulu. Maksudnya bahwa aluk mengandung semua peraturan
yang dulu yang diberikan oleh Dewata kepada manusia dan teruskan dari generasi ke
generasi. Dalam keyakinan Aluk Toyolo bahwa nenek moyang pertama turun dari langit
kebumi yang disebut dengan tomanurun membawa seluruh peraturan, adat-adat yang

16 Singgih Emanuel Gerrit, Berteologi Dalam Konteks, Pemikiran-Pemikiran Mengenai
Kontekstualisasi Teologi Di Indonesia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2000), 21.

17 Sanderan, “Heuristika dalam Pendidikan Karakter Manusia Toraja Tradisional.”

18 Hesselgrave David ], Communication Christ Cross-Culturally, Mengkomunikasikan Kristus Secara
Lintas Budaya, Malang (LITERATUR SAAT, 2019), 112.

19 David Bosh, Transformasi Misi Kristen (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016) xiii.

20 Stevanus Parinussa, Transformasi Misi Dalam Konteks Budaya Suku Kubu (Kaluteros, Jurna
Teologi dan Pendidikan Kristen, Volume 2. No 2, 2020): 33.

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 54



Mangkiki’: Kajian Misi Transformasi terhadap Budaya Mangkiki’

mengatur segala aspek kehidupan orang yang ada di bumi. Dan peraturan yang dibawah
dari langit disebut dengan adat dari keturunan tomanurun dari langit yang namanya
hadat atau tokeada’?! Jadi dalam Aluk Toyolo berisi tentang adat dan peraturan yang
berasal dari langit yang dibawah oleh tomanurun dan diteruskan kepada manusia untuk
dilakukan dan dibawah pengawasan tokeada’ terhadap segala aspek kehidupan
masyarakat.

Aluk Toyolo merupakan agama suku yang percaya kepada dewa-dewa dan
memiliki tempat-tempat tertentu untuk melakukan penyembahan kepada Dewata. Istilah
Dewata adalah istilah jamak, semua doa atau ucapan tidak hanya ditujukan hanya kepada
satu dewa. Berdasarkan kepercayaan mereka bahwa Dewata di langit atau Dewata di atas
dalam hubungan dengan pria pertama yang turun dari langit ke bumi yaitu tomanurun
dan keturunan mereka adalah orang bangsawan. Dewata di bumi, Dewata inde lino
memiliki peran sangat penting bagi kehidupan manusia di bumi yang dapat memberikan
berkat kesehatan, kemakmuran dibumi.22 Dewata di langit dipercaya bahwa dalam kaitan
dengan tomanurun, bahwa tanpa berkat dari mereka kehidupan di dunia tidak akan bisa
berlangsung. Karena itu dalam pemahaman mereka bahwa nenek moyangnya berasal
dari langit dan bangsawan tertinggi memiliki hubungan dengan dewa-dewa di langit. Jadi
baik Dewata di bumi maupun Dewata di langit mereka meyakini bahwa berkat yang
diterima berasal dari dewa itu. Keberadaan Dewata dalam Aluk Toyolo sebagai Dewata
yang mengurus dan mengatur, Dewata to metampa, kehendak Dewata, kekayaan dari
Dewata, dan Dewata membunuh dan menghidupkan Kembali.23 Maka dalam kepercayaan
Aluk Toyolo kehidupan manusia di bumi sepenuhnya diatur dan di bawah kuasa Dewata.
Dewata yang turun dari langit membawa adat atau aturan yang harus di taati dan patuhi
oleh manusia agar dijauhkan dari mala petaka dan keburukan dalam hidupnya.

Mangkiki’ sebagai bentuk penyembahan kepada Dewata di bumi dan ma’paisung
sebagai bentuk penyembahan kepada Dewata di langit. Dalam Aluk Toyolo dua hal yang
sang penting yaitu mangkiki’ dan ma’paisung terdahap dewata di bumi dan Dewata di
langit. Dalam mangkiki’ sebagai bentuk penyembahan kepada dewa-dewa di bumi seperti
dewata busso,, dewata timbu, dewata patondokan eran, dan dewata to’barana.

Dewata To’barana’, Selain mereka biasanya pergi tempat pohon beringin
(barana’) untuk menyembah dewa dengan membawa telur ke pohon tersebut. Pada
zaman nenek moyang orang yang pergi ke pohon beringin biasanya menari (sumayo)
dengan menggunakan pakaian ampire yang sekarang dikenal dengan baju adat tradisional
mamasa.

Ma’paisung adalah sebagai bentuk penyembahan kepada dewa di langit dengan
tujuan supaya memberikan pertumbuhan kepada padi sebagai sumber makanan untuk

21 Buijs Kees, Toburake, Imam Perempuan Pelayan Adat Tertinggi (Makassar: Inninawa, 2020), 98.

22 Buijs Kees, Tradisi Purba Rumah Toraja Mamasa Sulawesi Barat (Makassar: Inninawa, 2018), 134.

23 Buijs Kees, Dewata Dalam Toyolo, Kuasa Tiga Dunia Di Cerita Rakyat Toraja Mamasa (Makassar:
Inninawa, 2020).

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 55



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 1 (Juni 2024)

kehidupan masyarakat. Karena itu ma’paisung dianggap sangat penting dilakukan karena
dalam keyakinan mereka bahwa padi mereka boleh panen karena diberkati oleh Dewata.

Makna Mangkiki’ sebagai Sumber Berkat

Kamus Besar Bahasa Indonesia arti berkat adalah karunia Tuhan yang membawa
kebaikan dalam hidup manusia juga pengaruh yang baik yang mendatangkan selamat,
bahagia, rejeki, kekayaan dalam kehidupan manusia. Jadi berkat adalah karunia Tuhan
yang melimpah yang dinyatakan bagi manusia dalam segala aspek kehidupan manusia.
ma’paisung dalam Aluk Toyolo merupakan ritual yang dilakukan untuk memperoleh
berkat, dan berkat tersebut diperoleh berasal dari langit melalui pertumbuhan padi yang
baik sebagai berkat dari Dewata dalam kehidupan masyarakat. Dalam kehidupan umat
percaya menaikkan pujian penyembahan kepada Tuhan sebagai bentuk ucapan syukur
atas berkat Tuhan yang dialami dalam kehidupannya. Selain itu dalam keyakinan sebagai
orang percaya bahwa segala apa yang dimiliki adalah berasal dari Allah. Alkitab dengan
jelas menekankan bahwa semua yang kita miliki adalah pemberian asalnya dari Tuhan
(Ul 8:17-18, Mal 3:11), berkat kekayaan dan kekuatan yang dimiliki oleh manusia
semuanya diperoleh dari Allah.24

Mangkiki’, sebagaimana yang telah dipaparkan diatas yakni merupakan
penyembahan yang dilakukan kepada dewa-dewa yang ada di bumi. Dalam budaya
Mangkiki’ atau dengan melakukan penyembahan terhadap dewa-dewa dipercaya akan
memberikan kesejahteraan dan sebagai sumber berkat dalam kehidupan manusia.
Dewata timbu dipercaya dapat menjadi sumber berkat bagi mereka berupa air sebagai
simbol kehidupan. Manusia tidak hidup tanpa air karena itu bagi mereka Dewata timbu
adalah salah satu sumber berkat yang dapat menunjang kehidupan sehari-hari. Dewata
busso (tempat penampungan air) merupakan salah satu tempat dewata bagi mereka,
busso adalah tempat untuk menampung air untuk kehidupan, karena itu mereka juga
meyakini bahwa dewa mereka ada di sana. Dewata patondokan eran adalah salah satu
tempat yang dianggap sakral dalam tradisi mangkiki’, patondokan eran adalah jalanan
yang dilalui oleh orang lain untuk membawa berkat ke rumah tersebut karena itu dalam
pemahaman mereka bahwa dewata ada di sana sebagai sumber berkat dalam kehidupan
manusia.

Dewata to’barana adalah tempat dianggap sakral oleh masyarakat Aluk Toyolo,
bagi mereka to’barana adalah tempat untuk menyembah dewata dan juga tempat para
perempuan untuk ma’bisu. Ma’bisu adalah salah satu ritual yang dilakukan di atas pohon
tersebut, dimana perempuan-perempuan yang pergi ma’bisu tersebut akan naik keatas
to’barana dan berteriak dengan mengatakan aiiihihihi.2> Di to’barana juga sebagai tempat
dimana orang menari (sumayo) dengan menggunakan pakaian ampire yang sekarang

24 Finilon, “TINJAUAN TEOLOGIS TENTANG ARTI BERKAT DALAM KEHIDUPAN ORANG PERCAYA,”
n.d., 148-73.
25 Limbong Bamba, Wawancara dengan penulis, Mamasa, 20 November 2023

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 56



Mangkiki’: Kajian Misi Transformasi terhadap Budaya Mangkiki’

dikenal dengan pakaian adat Mamasa. Penganut Aluk Toyolo datang di pohon beringin
untuk menyembah dewata yang diyakini sebagai sumber berkat dalam kehidupan
sehari-hari.

Misi Transformasi terhadap Budaya Mangkiki’

Kehadiran Injil di tengah kebudayaan akan membawa perubahan yang baik dari
tujuan setiap budaya atau ritual yang dilakukan yang dimaknai berdasarkan Firman
Tuhan. Terjadinya suatu perubahan dan pandangan masyarakat terhadap suatu budaya
dan sesuai dengan makna Injil disebut dengan misi transformasi. Misi transformasi di
lakukan untuk mengubah pola pikir dan pandangan masyarakat dari pemaknaan suatu
budaya atau ritual yang dilakukan tersebut masih dimaknai berdasarkan keyakinan Aluk
Toyolo yang bertolak belakang dengan nilai Injil. Allah menghendaki supaya umat Allah
mematuhi semua perintah-Nya di tengah masyarakat yang berbudaya. Sebab dalam
menyatakan misi Allah bagi dunia para misionaris tentu diperhadapkan dengan budaya.
Orang-orang percaya harus bekerja untuk menjadikan kultur Kristen atau dibawah
Kristus.26 Kristus sebagai transformasi kultur, yaitu manusia yang dalam keadaan
berdosa tetapi Kristus menebus umat manusia. Melalui pengorbanannya di kayu salib
dengan tujuan agar manusia diperbaharui atau mengalami perubahan untuk kembali
hidup berkenan kepada Allah. Selain itu Allah menginginkan supaya setiap tujuan hidup
manusia untuk kemuliaan Nama-Nya.

Budaya sebagai identitas dan warisan budaya nenek moyang oleh masyarakat
Mamasa. karena itu gereja harus menyadari dan memahami bahwa gereja memiliki
tanggungjawab untuk memelihara warisan budaya. Dalam hal ini gereja penting untuk
mendialogkan budaya dengan Injil. Hal ini bertujuan supaya terjadi suatu pandangan,
pola pikir, perubahan makna yang baru dalam kehidupan masyarakat dalam budaya atau
ritual tersebut dan sesuai dengan Injil atau Firman Tuhan.

Pembahasan sebelumnya menekankan tentang misi transformasi sebagai upaya
untuk merubah pola pikir dan pandangan terhadap budaya. karena itu dalam kaitan
dengan budaya mangkiki’ dapat dikatakan bahwa budaya mangkiki’ adalah sesuatu baik
dan penting untuk dilakukan di tengah masyarakat sebagai bagian dari identitas yang
unik masyarakat Mamasa. Karena itu gereja memiliki tanggungjawab dalam misi
transformasi dalam memberikan penjelasan tentang pentingnya budaya dan juga makna
dari budaya tersebut yang sudah mengalami perubahan makna yang sesuai dengan nilai
Injil.

Mangkiki’ dilakukan untuk menyembah dewa-dewa dengan tujuan untuk
meminta berkat kepada Dewata supaya mengalami kehidupan yang berkelimpahan
sebagai pemenuhan kehidupan manusia di dunia. Karena itu dalam kekristenan
hendaknya dimaknai bahwa sebagai umat yang percaya harus meyakini bahwa sumber

26 Hesselgrave David ], Communication Christ Cross-Culturally, Mengkomunikasikan Kristus Secara
Lintas Budaya (Malang: LITERATUR SAAT, 2019), 112-113.

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 57



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 1 (Juni 2024)

berkat adalah Kristus. Maka penting untuk menyadari bahwa hidup dalam persekutuan
bersama dengan Kristus adalah bagian dari penyembahan, ucapan syukur, pemuliaan
kepada Allah untuk setiap berkat, kehidupan, yang dianugerahkan-Nya. Sekaitan dengan
budaya mangkiki’ atau penyembahan kepada dewa yang bertujuan untuk meminta
berkat, maka dapat juga dimaknai berdasarkan nilai Injil. Budaya mangkiki’ perlu untuk
dilakukan oleh masyarakat sebagai identitas dan pewaris budaya setempat, namun
makna dari budaya ini ditransformasi sesuai dengan Firman Tuhan. Sebagaimana dalam
mangkiki’ penyembahan dilakukan kepada dewa maka sebagai umat yang percaya dalam
ritual mangkiki’ dapat dilakukan dengan tujuan melakukan penyembahan kepada Tuhan
Yang Maha Esa. Telah dipaparkan sebelumnya bahwa dalam budaya mangkiki’ ini
dilakukan dengan memotong beberapa bagian daging dan salah satu bagian di
persembahkan kepada dewa. Demikian pun dalam Kekristenan Allah menginginkan
supaya sebagian dari berkat yang diperoleh dipersembahkan kepada Allah sebagai
sumber berkat dalam kehidupan manusia setiap hari. Maka dapat dikatakan bahwa
budaya mangkiki’ tetap dilakukan namun makna dan tujuannya ditransformasi
berdasarkan nilai Injil atau Firman Tuhan.

4. Kesimpulan

Berdasarkan pemaparan diatas dapat disimpulkan budaya Mangkiki’ merupakan
suatu bentuk penyembahan Aluk Toyolo kepada dewa-dewa yang ada di bumi yang
disebut dengan Dewata yang ada di bumi dan dewata di langit. karena itu dalam
perjumpaan dengan Injil maka budaya mangkiki’ dapat mentransformasi pemahaman,
pola pikir dan pandangan masyarakat yang selama ini masih kaku dan anti terhadap
budaya, bukan untuk meniadakan melainkan tetap memelihara budaya sebagai identitas
diri ditengah masyarakat.

Mangkiki’ adalah ritual yang dilakukan oleh masyarakat dengan tujuan untuk
meminta berkat kepada dewa-dewa dalam pemenuhan kebutuhan di bumi. Dengan
kehadiran Injil di tengah masyarakat ini. Maka budaya mangkiki’yang dilakukan oleh Aluk
Toyolo dapat dirubah maknanya dalam Kekristenan bahwa Tuhan yang memberkati bumi
ini yang menjadi sumber berkat yang dapat menunjang hidup di dunia ini. Adanya
perubahan makna, pandangan dan pola pikir yang berbeda terhadap suatu budaya, itulah
dimaksudkan sebagai misi transformasi.

Referensi

Bosh, David |. Transformasi Misi Kristen. Jakarta: Bpk Gunung Mulia, 2005.

Buijs Kees. Dewata Dalam Toyolo, Kuasa Tiga Dunia Di Cerita Rakyat Toraja Mamasa.
Makassar: Inninawa, 2020.

———. Toburake, Inam Perempuan Pelayan Adat Tertinggi. Makassar: Inninawa, 2020.

———. Tradisi Purba Rumah Toraja Mamasa Sulawesi Barat. Makassar: Inninawa, 2018.

C. Peter Wagner. StrateginPerkembangan Gereja. Malang: Gandum Mas, 2003.

Ellis, David W. Metode Penginjilan. Jakarta: Yayasan Komunikasi Bina Kasih, 2011.

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 58



Mangkiki’: Kajian Misi Transformasi terhadap Budaya Mangkiki’

Finilon. “TINJAUAN TEOLOGIS TENTANG ARTI BERKAT DALAM KEHIDUPAN ORANG
PERCAYA,” n.d., 148-73.

Gerrit, Singgih Emanuel. Berteologi Dalam Konteks, Pemikiran-Pemikiran Mengenai
Kontekstualisasi Teologi Di Indonesia. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2000.

Harianto GP. Komunikasi Dalam Pemberitaan InjilMembangun Dan Mengembangkan
Komunikasi Injil Dalam Pelaksanaan Amanat Agung. Yogyakarta: ANDI, n.d.

———. Pengantar Misiologi, Misiologi Sebagai Jalan Menuju Pertumbuhan. Yogyakarta:
ANDI, 2012.

Hasyim, M. “Conflict and Solution of Zending Evangelism on Aluk Todolo Beliefideology in
Toraja Society.” Baltic Journal of Law \&Politics 15, no. 3 (2022): 667-80.
https://doi.org/10.2478/bjlp-2022-002049.

Hesselgrave, David J. Communication Christ Cross-Culturally, Mengkomunikasikan Kristus
Secara Lintas Budaya. Malang. LITERATUR SAAT, 2019.

John, Ruck, Dkk. Jemaat Misioner. Jakarta: Yayasan Komunikasi Bina Kasih, 2011.

Limbong, Bamba, Wawancara oleh Penulis, Mamasa, 20 November 2024

Paotonan S.Pd, Wawancara oleh Penulis, Mamasa 20 November 2023

Sanderan, Rannu. “Heuristika dalam Pendidikan Karakter Manusia Toraja Tradisional.”
BIA’: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen Kontekstual 3,no. 2 (December 19, 2020):
306-27. https://doi.org/10.34307 /b.v3i2.213.

Saputra, Jefri Andri. “Spiritualitas Pairan: Konstruksi Teologi Lokal Manusia Baru Konteks
Mamasa Dalam Dialektika Pairan Dan Kolose 2:16-4:1.” Tumou Tou 10, no. 2 SE-
(2023): 125-40.

Simamora, Ridwan Henry. “Gereja Dan Transformasi Kristen Suatu Tinjauan Kritis
Terhadap Misi Gerakan Transformasi.” Missio Ecclesiae 2, no. 1 (2012): 85-110.
https://doi.org/10.52157 /me.v2il.27.

Surbakti, Pelita Hati, Rahyuni Daud Pori, and Ekavian Sabaritno. “MAMASA-KRISTEN DAN
KEMATIAN ANGGOTA KELUARGANYA: Dialog Yang Memperkaya Antara 1
Tesalonika 4:14 Dan Aluk Toyolo.” Indonesian Journal of Theology 10, no. 1 (2022):
22-55.

Surjantoro, Bagus. Hati Misi. Yogyakarta: ANDI, 2005.

Wijaya, Hengki. “Misi Dan Pelayanan Sosial: Manakah Yang Lebih Penting?”
Https://Www.Researchgate.Net/Publication/282854301_Misi_dan_Pelayanan_Sosial
_Manakah_yang_lebih_Penting, no. DOI: 10.13140/RG.2.1.4685.8961 (2015): 15-34.

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 59



