
 
 Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 48  

 

 

MANGKIKI’: Kajian Misi Transformasi terhadap Budaya Mangkiki’ di 
Kalangan Penganut Aluk Toyolo di Mamasa   

    

Yuliana D1, Arruan Bamba2, Anggriel Maviana3 

Pascasarjana Institut Agama Kristen Negeri Toraja  
1yulianademmatande823@gmail.com 
 

Abstract: This study delves into the transformative mission of the church in the Aluk Toyolo 
culture of Mamasa about ritual of "Mangkiki'." As the church holds the responsibility to 
perpetuate God's mission, cultural engagement becomes paramount. The cross-cultural 
communication of the Gospel, especially in contexts like Aluk Toyolo, necessitates an 
approach contextualizes the local culture for effective transformation. Aluk Toyolo, a 
traditional belief system deeply rooted in Mamasa's history, poses unique challenges for 
Gospel integration. The ritual of "Mangkiki'" involves offering portions of slaughtered 
animals to earthly and celestial deities, seeking blessings, health, and prosperity. Despite 
being predominantly Christian, Mamasa society continues to observe Aluk Toyolo 
traditions, reflecting the significance of cultural heritage. Unlike previous perspectives that 
viewed culture through the lens of church determination, this study proposes a dialogical 
approach. The church, rather than dictating cultural acceptability, engages in a dialogue 
with the culture to foster transformation within its unique context. The objective is not to 
eliminate cultural practices but to preserve them as integral components of identity within 
the society community. Utilizing a qualitative methodology with descriptive analysis, this 
research employs literature studies, interviews, and observations to unravel the dynamics 
of "Mangkiki'" and its potential for Gospel-driven cultural transformation. By 
understanding and appreciating the cultural nuances, the church can facilitate a dialogue 
that promotes and fosters transformation based on Gospel values. A change in meaning and 
outlook that is in line with tehe values of Gospel toard culture is the mission transformation. 
Mangkiki’ isi a cultural ritual which is interpreted based on God’s Word that the sourch of 
blessing is not from the result of Mangkiki’ but comes from God.  
 
Keywords:  Mangkiki’, Transformative Mission, Aluk Toyolo, Cross-cultural 
Communication, Cultural Engagement. 

 
Abstrak: Penelitian ini membahas misi transformasi gereja dalam budaya Aluk Toyolo di 
Mamasa tentang ritual Mangkiki'. Gereja memiliki tanggung jawab untuk melanjutkan 
misi Tuhan. Komunikasi lintas budaya tentang Injil, terutama dalam konteks seperti Aluk 
Toyolo, memerlukan pendekatan mengkontekstualisasikan Injil terhadap budaya lokal 
untuk transformasi yang efektif. Aluk Toyolo, sebagai sistem kepercayaan tradisional 
yang berakar dalam sejarah Mamasa, menimbulkan tantangan unik bagi integrasi Injil. 
Ritual Mangkiki melibatkan persembahan bagian-bagian hewan yang disembelih kepada 
dewa-dewa bumi dan langit, mencari berkat, kesehatan, dan kemakmuran. Gereja 
hendaknya menerima budaya sebagai warisan dan terlibat dalam dialog dengan budaya 
untuk mendorong transformasi dalam konteksnya yang unik. Tujuannya bukan untuk 
menghapus praktik budaya, melainkan mempertahankannya sebagai komponen integral 
identitas dalam komunitas masyarakat. Penulis menggunakan metodologi kualitatif dan 
analisis deskriptif, penelitian ini memanfaatkan studi literatur, wawancara, dan 
observasi untuk mengungkap dinamika Mangkiki’ dan potensinya dalam transformasi 
budaya yang didorong oleh Injil. Memahami dan menghargai nuansa budaya, gereja 
dapat memfasilitasi dialog yang mempromosikan dan mendorong transformasi 
berdasarkan nilai-nilai Injil. Adanya perubahan makna dan pandangan yang sesuai 

MELO: Jurnal Studi Agama-agama 
ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) 
Volume 4, No 1, Juni  2024; (48-59) Available at: https://melo.iakn-toraja.ac.id 

 

mailto:yulianademmatande823@gmail.com


Mangkiki’: Kajian Misi Transformasi terhadap Budaya Mangkiki’  

 
Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 49 

dengan nilai Injil terhadap budaya itulah misi transformasi. Mangkiki’ adalah suatu ritual 
dari budaya yang dimaknai berdasarkan Firman Tuhan bahwa sumber berkat diperoleh 
bukan dari hasil Mangkiki’ melainkan bersumber dari Tuhan. 
 
Kata Kunci:  Mangkiki’, Misi Transformasi, Aluk Toyolo, Komunikasi Lintas Budaya, 
Budaya. 

 
1. Pendahuluan 

Gereja memiliki tugas membawa misi Allah untuk menjadikan semua orang 

percaya kepada Kristus supaya menjadi murid yang memiliki beban untuk melanjutkan 

misi Allah bagi orang lain agar   dalam  pelayanan misi terus berkesinambungan. Misi 

adalah suatu proses yang dilakukan oleh umat Allah untuk memproklamirkan kasih Allah 

dan misinya bagi dunia melalui Injil.1 Karena itu Allah menghendaki supaya semua orang 

mengenal Allah dan percaya kepadanya.  Sebagaimana Amanat Agung yang disampaikan 

oleh Yesus kepada murid-murid sebelum Ia naik ke sorga, untuk menjadikan semua 

bangsa murid-Nya dan memberitakan Inji keselamatan bagi mereka (Mat. 28:18-20).2 

Inisiatif Allah untuk menyatakan dirinya dan menyelamatkan umat-Nya adalah bagian 

dari pelayanan misi sebagai wujud tanggungjawab sebagai gereja. Gereja memiliki tugas 

membawa misi Allah untuk menjadikan semua orang percaya kepada Kristus supaya 

menjadi murid yang memiliki beban untuk melanjutkan misi Allah bagi orang lain agar   

dalam  pelayanan misi terus berkesinambungan. Karena itu, dalam pelaksanaan misi Allah 

oleh Gereja dalam mewujudkan misi-Nya bagi dunia terus dilakukan dan menjadi murid 

yang berpusat pada Injil Kristus.  

Mengkomunikasikan Injil secara lintas budaya merupakan perwujudan akan 

tanggungjawab gereja untuk menjangkau mereka yang masih hidup dalam budaya  suku 

dan keyakinan lokal seperti Aluk Toyolo.  Sebagaimana yang ditekankan bahwa 

”Ceritakanlah kemuliaan-Nya diantara bangsa-bangsa dan perbuatan-perbuatan-Nya 

yang Ajaib diantara segala suku bangsa. Sebab Tuhan maha besar dan mahabaik, Ia lebih 

dasyat daripada segala Allah.3  Jadi untuk dapat menceritakan Injil kemuliaan Allah 

terhadap bangsa-bangsa yang hidup dalam budayanya maka seorang penginjil harus 

mampu masuk dalam budayanya dan mengkomunikasikan Injil dalam budaya tersebut 

seperti Aluk Toyolo. Kehadiran Injil di tengah budaya bukan untuk meniadakan  budaya 

tersebut melainkan  mengapresiasinya dengan pola kontekstualisasi dan transformasi 

terhadap masyarakat tertentu yang hidup dalam budaya lokal.   

 
1 Ridwan Henry Simamora, “Gereja Dan Transformasi Kristen Suatu Tinjauan Kritis Terhadap Misi 

Gerakan Transformasi,” Missio Ecclesiae 2, no. 1 (2012): 85–110, https://doi.org/10.52157/me.v2i1.27. 
2 Harianto GP, Komunikasi Dalam Pemberitaan Injil,Membangun Dan Mengembangkan Komunikasi 

Injil Dalam Pelaksanaan Amanat Agung (Yogyakarta: ANDI, n.d.). 
3 Surjantoro Bagus, Hati Misi (Yogyakarta: ANDI, 2005), 13.  

Article 
History: 

Received: 30-11-2023 Revised:  04-06-2024 Accepted:  26-06-2024 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 1 (Juni 2024) 

 

 

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 50 

Aluk Toyolo adalah salah satu keyakinan masa lampau yang masih diyakini oleh 

beberapa komunitas sampai sekarang di Mamasa dan juga merupakan satu keyakinan 

tradisional yang memiliki budaya dan kebiasaan yang sangat melekat oleh masyarakat 

sebelum kekristenan ada di Indonesia. Aluk Toyolo adalah kepercayaan nenek  moyang di 

Mamasa  yang percaya kepada dewa-dewa (dewata busso (dewata dalam penampungan 

air), dewata timbu (dewa yang ada di sumur), dewata to’barana’ (dewa yang ada di 

pohon), dan dewata patondokan eran (dewa yang di bawah tangga  rumah). Aluk Toyolo 

meyakini dua tempat keberadaan dewa yang harus disembah yaitu dewa-dewa di bumi 

dan dewa-dewa di langit.4 Penyembahan dewa di bumi disebut dengan mangkiki’ 

sedangkan penyembahan kepada dewa-dewa langit disebut ma’paisung. 

Mangkiki’ adalah suatu ritual sebagai bentuk penyembahan kepada dewa di bumi 

yang ada ditempat-tempat tertentu. Mangkiki’ ini dilakukan dengan memotong babi atau 

ayam dalam beberapa bagian, salah satu bagian daging itu diberikan kepada dewa-dewa 

sebagai bentuk penyembahan bagi dewata. Mereka percaya bahwa penyembahan 

terhadap dewa-dewa di bumi akan memberi berkat, Kesehatan, kesejahteraan, dan 

kemakmuran dalam kehidupan manusia di dunia.  Sedangkan ma’paisung dianggap 

mempunyai hubungan dengan mereka yang memiliki status tinggi dalam masyarakat 

yaitu putra Dewata yang turun dari langit. Karena itu,  penganut agama suku Aluk Toyolo 

yang ada di Mamasa memiliki budaya dan keyakinan yang sangat melekat dan tidak 

mudah Injil dapat mentransformasi kehidupan  dari budaya suku menjadi percaya dan 

hidup  berdasarkan Injil.  

Pelita Hati Surbakti menekankan bahwa masyarakat Mamasa juga mewarisi 

berbagai tradisi dalam Aluk Toyolo. Mayoritas masyarakat Mamasa memang telah 

beragama Kristen, namun sejumlah tradisi dalam Aluk Toyolo tetap dilaksanakan sebagai 

warisan dari nenek moyang mereka. Karena itu, menggunakan pendekatan yang melihat 

budaya sebagai suatu warisan maka gereja harus menerima budaya dan 

mendialogkannya dengan Injil.5 Zakaria dan Muhammad Hasyim menekankan bahwa 

dalam penginjilan hendaknya menggunakan pendekatan budaya bagi masyarakat dengan 

simbol-simbol keagamaan supaya nilai budaya tetap terjaga.6 Jefri Andri Saputra 

menekankan bahwa  Dalam perjumpaan Injil dengan agama tradisional mamasa yaitu 

Aluk Ma’purondo atau Aluk Toyolo adalah dengan pendekatan Teologi lokal dengan 

mengkontruksi konsep manusia baru yang kontekstual atau dengan kata lain sesuai 

dengan budaya setempat.7 Selanjutnya Kees Buijs menekankan dalam bukunya bahwa 

 
4 Paotonan, wawancara dengan penulis, Mamasa 20 November 2023  
5 Pelita Hati Surbakti, Rahyuni Daud Pori, and Ekavian Sabaritno, “MAMASA-KRISTEN DAN 

KEMATIAN ANGGOTA KELUARGANYA: Dialog Yang Memperkaya Antara 1 Tesalonika 4:14 Dan Aluk 
Toyolo,” Indonesian Journal of Theology 10, no. 1 (2022): 22–55. 

6 M Hasyim, “Conflict and Solution of Zending Evangelism on Aluk Todolo Beliefideology in Toraja 
Society,” Baltic Journal of Law \&Politics 15, no. 3 (2022): 667–80, https://doi.org/10.2478/bjlp-2022-
002049. 

7 Jefri Andri Saputra, “Spiritualitas Pairan: Konstruksi Teologi Lokal Manusia Baru Konteks Mamasa 
Dalam Dialektika Pairan Dan Kolose 2:16-4:1,” Tumou Tou  10, no. 2 SE- (2023): 125–40. 



Mangkiki’: Kajian Misi Transformasi terhadap Budaya Mangkiki’  

 
Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 51 

untuk dapat mengetahui tradisi lokal Mamasa melalui tradisi lisan yang disampaikan 

dalam cerita oleh tokoh adat maka tradisi lokal harus tetap dipertahankan, dipelihara 

sehingga menjadi suatu identitas diri sebagai masyarakat mamasa. Hal ini sangat penting 

karena masyarakat Mamasa memiliki budaya sebagai objek untuk menyampaikan Injil 

dan bertujuan agar masyarakat dapat mengalami transformasi untuk mengetahui dan 

memahami tentang tradisi atau budaya lokal sebagai ladang dalam pemberitaan Injil.8 

Berbeda dengan penelitian ini, Gereja mau melihat budaya melalui pola pikir 

transformasi yang dapat mengubah pola pikir gereja terhadap budaya. Dalam hal ini 

gereja perlu berdialog dengan budaya sehingga terjadi suatu transformasi yang dapat 

membawa perubahan makna yang signifikan dan sesuai dengan Injil dalam budaya 

tersebut. 

2. Metode Penelitian  

Agar lebih mendalam tulisan yang penulis paparkan sebelumnya, maka tulisan ini 

menggunakan metode kualitatif dengan analisis deskriptif mengenai misi transformasi 

tentang Mangkiki’ dalam penyembahan penganut Aluk Toyolo. Dalam artikel ini lebih 

banyak menggunakan istilah Aluk Toyolo karena wilayah yang diteliti adalah wilayah 1 

Mamasa. Sehubungan dengan topik tersebut maka pendekatan yang dibangun adalah 

pendekatan apresiasi terhadap budaya. Di mana bukan untuk meniadakan budaya 

melainkan mendialogkan budaya dengan Injil dan menghasilkan pandangan yang 

berbeda dan merubah pola pikir gereja sehingga terjadi suatu perubahan yang baik  

berdasarkan Injil, bahwa budaya merupakan suatu warisan yang penting sebagai 

identitas diri dalam masyarakat. Sebagai dukungan untuk analisis dalam penulisan ini 

tentu dibutuhkan studi kepustakaan dengan mempelajari berbagai referensi seperti  

buku, jurnal, artikel, serta referensi dari internet. Penulis juga akan melakukan 

wawancara dan observasi dengan beberapa rohaniawan dan tokoh adat yang dianggap 

memiliki pengetahuan tentang budaya Aluk Toyolo. Hal ini bertujuan sebagai sumber 

informasi bagi penulis untuk memudahkan dalam memahami dan menganalisa dengan 

baik serta menginterpretasi tentang topik penelitian ini. Sebab dalam suatu penelitian 

dikatakan layak ketika   pengetahuan dan pandangan yang ada diperoleh dari berbagai 

sumber yang dapat dipercaya.  

3. Hasil dan Pembahasan 

Misi Transformasi  

Misi dalam istilah bahasa latin mission dari kata mittere yang memiliki kaitan 

dengan kata missum yang artinya mengirim atau mengutus.  Kata missum memiliki 

padanan kata dalam bahasa Yunani yaitu Apostello yang tidak hanya mengirim tetapi lebih 

kepada mengirim dengan otoritas.   dalam bahasa Inggris Mission berarti  karya Allah atau 

God’s Mission  yang menekankan tentang  tugas yang diberikan Tuhan kepada umatnya 

 
8 Rannu Sanderan, “Heuristika dalam Pendidikan Karakter Manusia Toraja Tradisional,” BIA’: Jurnal 

Teologi dan Pendidikan Kristen Kontekstual 3, no. 2 (December 19, 2020): 306–27, 
https://doi.org/10.34307/b.v3i2.213. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 1 (Juni 2024) 

 

 

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 52 

dalam upaya perwujudan akan misi Allah bagi dunia. Arie Kuiper merumuskan tentang 

arti misi yang menekankan tentang mission ecclesia, mission Christy dan mission dei. Ketiga 

hal ini merupakan bagian dari  inisiator Allah melalui pengutusan Kristus (mission Christi) 

melalui murid-murid-Nya, pengutusan gereja (mission ecclesia)  sebagai tugas pangilan 

dan tanggungjawab gereja dalam mewujudkan misi Allah tersebut. Allah adalah sumber 

inisiatif dalam pekerjaan misi (mission dei). Semua itu bertujuan agar semua orang 

mendengar Injil dan percaya akan keselamatan dari Tuhan Yesus Kristus. Mission terus 

berkembang sehingga dalam pelaksanaan misi tidak hanya dilakukan di daerah tertentu 

tetapi juga mencakup daerah yang luas  dalam masyarakat yang majemuk. 9  Karena itu 

dalam menyatakan misi Allah bagi dunia merupakan tanggungjawab gereja. Allah 

menginginkan gereja sungguh-sungguh melakukan tanggungjawab itu dengan 

memberitakan Injil keselamatan bagi dunia ini.  Maka sebagai umat Allah yang telah 

dipilih untuk melanjutkan misi Allah tidak memiliki alasan untuk tidak memberitakan 

Injil sebab itulah hakekat gereja yang sesungguhnya yakni memberitakan Injil Kerajaan 

Sorga bagi dunia ini.   

Misi memiliki makna yang luas sehingga definisi misi dapat ditarik berdasarkan 

orientasi teologi untuk menganalisa secara etimologi. Istilah Misi dari bahasa Latin Mitto, 

terjemahan dari bahasa Yunani apostello yang berarti mengutus. Sehingga Misi lebih luas 

dari pada aktivitas gereja.  Seperti istilah yang diberikan oleh Karl Hartenstein tahun 1934 

dalam WILLINGEN konferensi yang menekankan  bahwa misi adalah milik Allah dan 

bukan gereja.10 Misi merupakan suatu usaha yang dilakukan yang penuh resiko dalam 

peperangan Rohani.11 Sehingga setiap orang yang terlibat dalam pekerjaan misi harus 

mampu menghadapi setiap  tantangan dan resiko yang akan dihadapi terutama harus 

memiliki iman yang teguh dan penuh keyakinan bahwa Tuhan yang akan menyertai 

dalam melakukan panggilan pelayanan misi itu  bagi dunia.  Pelayanan misi adalah 

tanggung jawab bagi semua orang percaya untuk menjadi terang dan garam bagi dunia 

(Mat 5:13-16).  Menjadi saksi “kamu akan menjadi saksi-Ku (Kis 1:8); “kami ini adalah 

utusan-utusan Kristus” (2 Kor. 5:20). Menjadi teladan orang kristen pada gereja mula-

mula (Kis 8:1,4). Dan juga merupakan perintah Yesus kristus (Mat 28:19-20).12 Maka 

menjadi kewajiban dan tanggungjawab yang sangat besar bagi kita semua umat yang 

percaya untuk memberitakan injil kabar sukacita bagi dunia ini. 

Menurut Barth misi merupakan Aktivitas Allah sendiri (Missio Dei). Pada 

konferensi misi ekumenis yang menekankan bahwa pengutus misi adalah Allah sendiri. 

Makna konsep yang dikemukakan oleh Barth sebagai dasar misi dan hakekat Allah 

 
9Harianto GP, Pengantar Misiologi, Misiologi Sebagai Jalan Menuju Pertumbuhan (Yogyakarta: ANDI, 

2012), 6. 
10Hengki Wijaya, “Misi Dan Pelayanan Sosial: Manakah Yang Lebih Penting?,” 

Https://Www.Researchgate.Net/Publication/282854301_Misi_dan_Pelayanan_Sosial_Manakah_yang_lebih_
Penting, no. DOI: 10.13140/RG.2.1.4685.8961 (2015): 15–34. 

11C. Peter Wagner, StrateginPerkembangan Gereja (Malang: Gandum Mas, 2003), 99-105. 
12David W. Ellis, Metode Penginjilan (Jakarta: Yayasan Komunikasi Bina Kasih, 2011), 22. 



Mangkiki’: Kajian Misi Transformasi terhadap Budaya Mangkiki’  

 
Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 53 

Tritunggal yang mengutus gereja bahwa yang penting bukan gereja mana yang mengutus 

atau menerima misi, melainkan Tuhanlah yang mengutus umat-Nya (Yoh 20:21). Sekaitan 

dengan hal itu, maka Peskett dan Ramachandra menegaskan: “jadi misi adalah terutama 

aktivitas Allah.  Allah sedang menjangkau dunia-Nya melalui Kristus dan Roh Kudus. Kata 

“Mengutus” dan “diutus” merupakan bagian dari natur Allah bagi umat-Nya”.13 Sehingga 

John Stott menyimpulkan tentang misi yaitu bahwa misi mencakup segala aktivitas gereja 

yang diutus datang ke dalam dunia untuk menyatakan karya Allah bagi umatnya. Jadi 

sebagai gereja memiliki tanggung jawab untuk melakukan misi Allah bagi dunia ini  dan 

menjadikannya sebagai aktivitas yang istimewa dalam hidup kita sebagai umat yang 

percaya. 

Missio Dei bukanlah merupakan suatu citra yang baru dan juga pertama-tama 

aktivitas gereja tetapi misi adalah suatu ciri Allah adalah Allah yang missioner. Dan juga 

“bukanlah gereja yang mempunyai misi keselamatan yang harus digenapi dalam dunia, 

melainkan Misi Allah dalam Yesus Kristus dan Roh Kudus melalui Bapa yang melibatkan 

dunia”.  Untuk itu gereja harus sungguh-sungguh dan menyadari akan tugas dan tanggung 

jawab yang Allah berikan bagi umat-Nya bahwa “gereja ada karena misi ada” (Missio sit 

ergo ecclesia sit). Untuk itu gereja harus merangkul baik gereja maupun dunia dari 

berbagai suku dan budaya yang berbeda yang mana gereja memiliki tanggungjawab 

bersama untuk ikut berpartisipasi dalam karya keselamatan Allah.14 Karena itu agar 

mengenal Allah dalam Injil dan bertumbuh dalam Iman kepada-Nya harus menjadi murid 

kristus. Sebagai seorang murid kemampuan mentranformasi hidup orang lain menjadi 

percaya akan Injil  sekalipun tetap mempraktikkan budaya sebagai identitas diri.  

Istilah transformasi merupakan salah satu isu yang menarik dalam kehidupan 

berbangsa dan bernegara terkhusus dalam budaya tertentu. Tranformasi  merupakan 

ungkapan yang hendaknya menjadi Bahasa yang asing dalam khotbah dan pemberitaan 

Firman terutama kepada masyarakat yang hidup dalam budaya yang masih melekat dan 

susah untuk berubah.15 Kata transformasi hendaknya menjadi sesuatu yang penting, hal 

ini bertujuan untuk menjadikan masyarakat dapat memiliki pola pikir yang berbeda 

terhadap perjumpaan Injil dengan budaya tidak  berdampak negatif melainkan memiliki 

pandangan yang baru bahwa Injil dan budaya hendaknya didialogkan dalam suatu 

konteks sehingga sekalipun kita tetap hidup dalam budaya tetapi juga Injil  dapat menjadi 

terang bagi budaya. Di satu sisi kadangkala masyarakat anti ketika Injil akan 

diperjumpakan dengan budaya namun melalui pola pikir transformasi akan memberi 

jalan keluar yang baik bahwa budaya dan Injil adalah kedua hal yang berperan penting 

dalam kehidupan masyarakat. Dan Injil dan budaya dapat berjalan secara bersama, juga 

Injil dapat menerangi budaya dari pemahaman yang keliru dan juga perwujudan akan 

 
13Dkk John Ruck, Jemaat Misioner (Jakarta: Yayasan Komunikasi Bina Kasih, 2011), 26. 
14 David J. Bosh, Transformasi Misi Kristen (Jakarta: Bpk Gunung Mulia, 2005), 312. 
15 Simamora, “Gereja Dan Transformasi Kristen Suatu Tinjauan Kritis Terhadap Misi Gerakan 

Transformasi.” 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 1 (Juni 2024) 

 

 

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 54 

tanggungjawab untuk memelihara dan melestarikan budaya masing-masing sebagai 

identitas ditengah masyarakat.  

Misi Tranformasi adalah upaya yang dilakukan dengan tujuan agar masyarakat 

mengalami perubahan terhadap pandangan mereka tentang perjumpaan Injil dan 

budaya. Hal ini kerapkali masyarakat menganggap bahwa dalam pelayanan misi adalah 

kristenisasi. Namun misi transformasi bukan untuk meniadakan budaya tersebut 

melainkan merubah pola pikir terhadap budaya  melalui pola kontektualisasi dan melihat 

budaya sebagai objek, yang artinya bahwa dalam pemberitaan Injil terhadap budaya 

setempat dengan berinteraksi  dengan konteks budaya  sehingga dapat mentransformasi 

tetapi bukan menghapus kebudayaan.16 Sebab antara budaya dan Injil kadangkala 

memiliki makna yang relevan yang dapat dijadikan suatu upaya untuk merubah pola pikir 

masyarakat tentang Injil yang ditaburkan ditengah kebudayaan.17    

  David J. Hesselgrave dalam buku Communicating Christ Cross-Culturaly 

mengatakan bahwa: 

Ketika proses perubahan kultural dilibatkan oleh umat Allah di dalam persekutuan 
dengan Allah maka ada tujuan, arah menuju perubahan yang berbeda yakni perubahan 
transformasional yang dimotivasi oleh fakto-faktor lainnya. Hal ini bertujuan untuk 
meningkatkan kesesuaian kultur untuk melayani dan sebagai sarana interaksi Ilahi-
manusia.18  

David Bosh dalam buku transformasi misi kristen mengatakan bahwa  

transformasi misi merupakan upaya yang dilakukan dalam rangka menjangkau dan 

menjadikan  hidup mereka  berubah dan menjadi murid Kristus yang berakar dalam Injil 

Kristus.19 Transformasi berarti adanya perubahan hidup secara bertahap dari 

keberadaan kehidupan yang bertentangan dengan Allah menjadi kondisi dimana dapat 

menikmati kehidupan yang sesuai dengan kehendak Allah (Yoh 10:10, Kolose 3:8-15; 

Efesus 4:13).20 Maka dapat dikatakan bahwa misi transformasi juga  adalah suatu upaya 

dalam menjangkau dan menjadikan murid yang sungguh-sungguh, dan berpusat pada 

Kristus dan menjadikan hidupnya dapat berubah secara bertahap sesuai dengan Firman 

Tuhan.  

Aluk Toyolo   

  Kepercayaan tradisonal di Mamasa disebut dengan Aluk Toyolo. Kata toyolo 

artinya orang dulu/terdahulu. Maksudnya bahwa aluk mengandung semua peraturan 

yang dulu yang diberikan oleh Dewata kepada manusia dan teruskan dari generasi ke 

generasi.  Dalam keyakinan Aluk Toyolo bahwa nenek moyang pertama turun dari langit 

kebumi yang disebut dengan tomanurun  membawa seluruh peraturan, adat-adat yang 

 
16 Singgih Emanuel Gerrit, Berteologi Dalam Konteks, Pemikiran-Pemikiran Mengenai 

Kontekstualisasi Teologi Di Indonesia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2000), 21.  
17 Sanderan, “Heuristika dalam Pendidikan Karakter Manusia Toraja Tradisional.” 
18 Hesselgrave David J, Communication Christ Cross-Culturally, Mengkomunikasikan Kristus Secara 

Lintas Budaya, Malang (LITERATUR SAAT, 2019), 112. 
19 David Bosh, Transformasi Misi Kristen (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016) xiii. 
20 Stevanus Parinussa, Transformasi Misi Dalam Konteks Budaya Suku Kubu (Kaluteros, Jurna 

Teologi dan Pendidikan Kristen, Volume 2. No 2, 2020): 33. 



Mangkiki’: Kajian Misi Transformasi terhadap Budaya Mangkiki’  

 
Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 55 

mengatur segala aspek kehidupan orang yang ada di bumi. Dan peraturan yang dibawah 

dari langit disebut dengan adat dari keturunan tomanurun dari langit yang namanya 

hadat atau tokeada’.21 Jadi dalam Aluk Toyolo berisi tentang adat dan peraturan yang 

berasal dari langit yang dibawah oleh tomanurun dan diteruskan kepada manusia untuk 

dilakukan dan dibawah pengawasan tokeada’ terhadap segala aspek kehidupan 

masyarakat.  

Aluk Toyolo merupakan agama suku yang percaya kepada dewa-dewa dan 

memiliki tempat-tempat tertentu untuk melakukan penyembahan kepada Dewata. Istilah 

Dewata adalah istilah jamak, semua doa atau ucapan tidak hanya ditujukan hanya kepada 

satu dewa. Berdasarkan kepercayaan mereka bahwa Dewata di langit atau Dewata di atas 

dalam hubungan dengan pria pertama yang turun dari langit ke bumi yaitu tomanurun 

dan keturunan mereka adalah orang bangsawan. Dewata di bumi, Dewata inde lino 

memiliki peran sangat penting bagi kehidupan manusia di bumi yang dapat memberikan 

berkat kesehatan, kemakmuran dibumi.22 Dewata di langit dipercaya bahwa dalam kaitan 

dengan tomanurun, bahwa tanpa berkat dari mereka kehidupan di dunia tidak akan bisa 

berlangsung. Karena itu dalam pemahaman mereka bahwa nenek moyangnya berasal 

dari langit dan bangsawan tertinggi memiliki hubungan dengan dewa-dewa di langit. Jadi 

baik Dewata di bumi maupun Dewata di langit mereka meyakini bahwa berkat yang 

diterima berasal dari dewa itu.  Keberadaan Dewata dalam Aluk Toyolo sebagai Dewata 

yang mengurus dan mengatur, Dewata to metampa, kehendak Dewata, kekayaan dari 

Dewata, dan Dewata membunuh dan menghidupkan Kembali.23 Maka dalam kepercayaan 

Aluk Toyolo kehidupan manusia di bumi sepenuhnya diatur dan di bawah kuasa Dewata.  

Dewata yang turun dari langit membawa adat atau aturan yang harus di taati dan patuhi 

oleh manusia agar dijauhkan dari mala petaka dan keburukan dalam hidupnya.     

Mangkiki’ sebagai bentuk penyembahan kepada Dewata di bumi dan ma’paisung 

sebagai bentuk penyembahan kepada Dewata di langit. Dalam Aluk Toyolo dua hal yang 

sang penting yaitu mangkiki’ dan ma’paisung terdahap dewata di bumi dan Dewata di 

langit. Dalam mangkiki’ sebagai bentuk penyembahan kepada dewa-dewa di bumi seperti 

dewata busso,, dewata timbu, dewata patondokan eran, dan dewata to’barana. 

 Dewata To’barana’, Selain mereka biasanya pergi tempat pohon beringin 

(barana’) untuk menyembah dewa dengan membawa telur ke pohon tersebut. Pada 

zaman nenek moyang orang yang pergi ke pohon beringin biasanya menari (sumayo) 

dengan menggunakan pakaian ampire yang sekarang dikenal dengan baju adat tradisional 

mamasa.  

Ma’paisung adalah sebagai bentuk penyembahan kepada dewa di langit dengan 

tujuan supaya memberikan pertumbuhan kepada padi sebagai sumber makanan untuk 

 
21 Buijs Kees, Toburake, Imam Perempuan Pelayan Adat Tertinggi (Makassar: Inninawa, 2020), 98. 
22 Buijs Kees, Tradisi Purba Rumah Toraja Mamasa Sulawesi Barat (Makassar: Inninawa, 2018), 134. 
23 Buijs Kees, Dewata Dalam Toyolo, Kuasa Tiga Dunia Di Cerita Rakyat Toraja Mamasa (Makassar: 

Inninawa, 2020). 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 1 (Juni 2024) 

 

 

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 56 

kehidupan masyarakat. Karena itu ma’paisung dianggap sangat penting dilakukan karena 

dalam keyakinan mereka bahwa padi mereka boleh panen karena diberkati oleh Dewata.  

 

 Makna Mangkiki’ sebagai Sumber Berkat 

 Kamus Besar Bahasa Indonesia arti berkat adalah karunia Tuhan yang membawa 

kebaikan dalam hidup manusia juga pengaruh yang baik yang mendatangkan selamat, 

bahagia, rejeki, kekayaan dalam kehidupan manusia. Jadi berkat adalah karunia Tuhan 

yang melimpah yang dinyatakan bagi manusia dalam segala aspek kehidupan manusia. 

ma’paisung dalam Aluk Toyolo merupakan ritual yang dilakukan untuk memperoleh 

berkat, dan berkat tersebut diperoleh berasal dari langit melalui pertumbuhan padi yang 

baik sebagai berkat dari Dewata dalam kehidupan masyarakat. Dalam kehidupan umat 

percaya menaikkan pujian penyembahan kepada Tuhan sebagai bentuk ucapan syukur 

atas berkat Tuhan yang dialami dalam kehidupannya. Selain itu dalam keyakinan sebagai 

orang percaya bahwa segala apa yang dimiliki adalah berasal dari Allah.  Alkitab dengan 

jelas menekankan bahwa semua yang kita miliki adalah pemberian asalnya dari Tuhan 

(Ul 8:17-18, Mal 3:11), berkat kekayaan dan kekuatan yang dimiliki oleh manusia  

semuanya diperoleh dari Allah.24  

Mangkiki’, sebagaimana yang telah dipaparkan diatas yakni merupakan 

penyembahan yang dilakukan kepada dewa-dewa yang ada di bumi.  Dalam budaya 

Mangkiki’ atau dengan melakukan penyembahan terhadap dewa-dewa dipercaya akan 

memberikan kesejahteraan dan sebagai sumber berkat dalam kehidupan manusia. 

Dewata timbu dipercaya dapat menjadi sumber berkat bagi mereka berupa air sebagai 

simbol kehidupan. Manusia tidak hidup tanpa air karena itu bagi mereka Dewata timbu 

adalah salah satu sumber berkat yang dapat menunjang kehidupan sehari-hari. Dewata 

busso (tempat penampungan air) merupakan salah satu tempat dewata bagi mereka, 

busso adalah tempat untuk menampung air untuk kehidupan, karena itu mereka juga 

meyakini bahwa dewa mereka ada di sana. Dewata patondokan eran adalah salah satu 

tempat yang dianggap sakral dalam tradisi mangkiki’, patondokan eran adalah jalanan 

yang dilalui oleh orang lain untuk membawa berkat ke rumah tersebut karena itu dalam 

pemahaman mereka bahwa dewata ada di sana sebagai sumber berkat dalam kehidupan 

manusia.  

 Dewata to’barana adalah tempat dianggap sakral oleh masyarakat Aluk Toyolo, 

bagi mereka to’barana adalah tempat untuk menyembah dewata dan juga tempat para 

perempuan untuk ma’bisu. Ma’bisu adalah salah satu ritual yang dilakukan di atas pohon 

tersebut, dimana perempuan-perempuan yang pergi ma’bisu tersebut akan naik keatas 

to’barana dan berteriak dengan mengatakan aiiihihihi.25 Di to’barana juga sebagai tempat 

dimana orang menari (sumayo) dengan menggunakan pakaian ampire yang sekarang 

 
24 Finilon, “TINJAUAN TEOLOGIS TENTANG ARTI BERKAT DALAM KEHIDUPAN ORANG PERCAYA,” 

n.d., 148–73. 
25 Limbong Bamba, Wawancara dengan penulis, Mamasa, 20 November 2023 



Mangkiki’: Kajian Misi Transformasi terhadap Budaya Mangkiki’  

 
Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 57 

dikenal dengan pakaian adat Mamasa.  Penganut Aluk Toyolo datang di pohon beringin 

untuk menyembah dewata yang diyakini   sebagai sumber berkat dalam kehidupan 

sehari-hari. 

Misi Transformasi terhadap Budaya Mangkiki’ 

 Kehadiran Injil di tengah kebudayaan akan membawa perubahan yang baik dari 

tujuan setiap budaya atau ritual yang dilakukan yang dimaknai berdasarkan Firman 

Tuhan. Terjadinya suatu perubahan dan pandangan masyarakat terhadap suatu budaya 

dan sesuai dengan makna Injil disebut dengan misi transformasi. Misi transformasi di 

lakukan untuk mengubah pola pikir dan pandangan masyarakat dari pemaknaan suatu 

budaya atau ritual yang dilakukan  tersebut masih dimaknai berdasarkan keyakinan Aluk 

Toyolo yang bertolak belakang dengan nilai Injil.  Allah menghendaki supaya umat Allah 

mematuhi semua perintah-Nya di tengah masyarakat yang berbudaya. Sebab dalam 

menyatakan misi Allah bagi dunia para misionaris tentu diperhadapkan dengan budaya.  

Orang-orang percaya harus bekerja untuk menjadikan kultur Kristen atau dibawah 

Kristus.26 Kristus sebagai transformasi kultur, yaitu manusia yang dalam keadaan 

berdosa tetapi Kristus menebus umat manusia.  Melalui pengorbanannya di kayu salib 

dengan tujuan agar manusia diperbaharui atau mengalami perubahan untuk kembali 

hidup berkenan kepada Allah. Selain itu Allah menginginkan supaya setiap tujuan hidup 

manusia untuk kemuliaan Nama-Nya.  

 Budaya sebagai identitas dan warisan budaya nenek moyang oleh masyarakat 

Mamasa. karena itu gereja harus menyadari dan memahami bahwa gereja memiliki 

tanggungjawab untuk memelihara warisan budaya. Dalam hal ini gereja penting untuk 

mendialogkan budaya dengan Injil. Hal ini bertujuan supaya terjadi suatu pandangan, 

pola pikir, perubahan makna yang baru dalam kehidupan masyarakat dalam budaya atau 

ritual tersebut dan sesuai dengan Injil atau Firman Tuhan.     

 Pembahasan sebelumnya menekankan tentang misi transformasi sebagai upaya 

untuk merubah pola pikir dan pandangan terhadap budaya. karena itu dalam kaitan 

dengan budaya mangkiki’ dapat dikatakan bahwa budaya mangkiki’ adalah sesuatu baik 

dan penting untuk dilakukan di tengah masyarakat sebagai bagian dari identitas yang 

unik masyarakat Mamasa. Karena itu gereja memiliki tanggungjawab dalam misi 

transformasi dalam memberikan penjelasan tentang pentingnya budaya dan juga makna 

dari budaya tersebut yang sudah mengalami perubahan makna yang sesuai dengan nilai 

Injil. 

 Mangkiki’ dilakukan untuk menyembah dewa-dewa dengan tujuan untuk 

meminta berkat kepada Dewata supaya mengalami kehidupan yang berkelimpahan 

sebagai pemenuhan kehidupan manusia di dunia.  Karena itu dalam kekristenan 

hendaknya dimaknai bahwa sebagai umat yang percaya harus meyakini bahwa sumber 

 
26 Hesselgrave David J, Communication Christ Cross-Culturally, Mengkomunikasikan Kristus Secara 

Lintas Budaya (Malang: LITERATUR SAAT, 2019), 112-113. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 4, No 1 (Juni 2024) 

 

 

Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 58 

berkat adalah Kristus.  Maka penting untuk menyadari bahwa hidup dalam persekutuan 

bersama dengan Kristus adalah bagian dari penyembahan, ucapan syukur, pemuliaan 

kepada Allah untuk setiap berkat, kehidupan, yang dianugerahkan-Nya. Sekaitan dengan  

budaya mangkiki’  atau penyembahan kepada dewa yang bertujuan untuk meminta 

berkat, maka dapat juga dimaknai berdasarkan nilai Injil.  Budaya mangkiki’ perlu untuk 

dilakukan oleh masyarakat sebagai identitas dan pewaris budaya setempat, namun 

makna dari budaya ini ditransformasi sesuai dengan Firman Tuhan. Sebagaimana dalam 

mangkiki’ penyembahan dilakukan kepada dewa maka sebagai umat yang percaya dalam 

ritual mangkiki’ dapat dilakukan dengan tujuan melakukan penyembahan kepada Tuhan 

Yang Maha Esa. Telah dipaparkan sebelumnya bahwa dalam budaya mangkiki’ ini 

dilakukan dengan memotong beberapa bagian daging dan salah satu bagian di 

persembahkan kepada dewa.  Demikian pun dalam Kekristenan Allah menginginkan 

supaya sebagian dari berkat yang diperoleh dipersembahkan kepada Allah sebagai 

sumber berkat dalam kehidupan manusia setiap hari.  Maka dapat dikatakan bahwa 

budaya mangkiki’ tetap dilakukan namun makna dan tujuannya ditransformasi 

berdasarkan nilai Injil atau Firman Tuhan. 

4. Kesimpulan  

Berdasarkan pemaparan diatas dapat disimpulkan budaya Mangkiki’ merupakan 

suatu bentuk penyembahan Aluk Toyolo kepada dewa-dewa yang ada di  bumi yang 

disebut dengan Dewata yang ada di bumi dan dewata di langit.  karena itu dalam 

perjumpaan dengan Injil maka budaya mangkiki’ dapat mentransformasi pemahaman, 

pola pikir dan pandangan masyarakat yang selama ini masih kaku dan anti terhadap 

budaya, bukan untuk meniadakan melainkan tetap memelihara budaya sebagai identitas 

diri ditengah masyarakat.   

 Mangkiki’ adalah ritual yang dilakukan oleh masyarakat dengan tujuan untuk 

meminta berkat kepada dewa-dewa dalam pemenuhan kebutuhan di bumi. Dengan 

kehadiran Injil di tengah masyarakat ini. Maka budaya mangkiki’ yang dilakukan oleh Aluk 

Toyolo dapat dirubah maknanya dalam Kekristenan bahwa Tuhan yang memberkati bumi 

ini yang menjadi sumber berkat yang dapat menunjang hidup di dunia ini.  Adanya 

perubahan makna, pandangan dan pola pikir yang berbeda terhadap suatu budaya, itulah 

dimaksudkan sebagai misi transformasi.  

 

Referensi  

Bosh, David J. Transformasi Misi Kristen. Jakarta: Bpk Gunung Mulia, 2005. 

Buijs Kees. Dewata Dalam Toyolo, Kuasa Tiga Dunia Di Cerita Rakyat Toraja Mamasa. 

Makassar: Inninawa, 2020. 

———. Toburake, Imam Perempuan Pelayan Adat Tertinggi. Makassar: Inninawa, 2020. 

———. Tradisi Purba Rumah Toraja Mamasa Sulawesi Barat. Makassar: Inninawa, 2018. 

C. Peter Wagner. StrateginPerkembangan Gereja. Malang: Gandum Mas, 2003. 

Ellis, David W. Metode Penginjilan. Jakarta: Yayasan Komunikasi Bina Kasih, 2011. 



Mangkiki’: Kajian Misi Transformasi terhadap Budaya Mangkiki’  

 
Copyright© 2024; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 59 

Finilon. “TINJAUAN TEOLOGIS TENTANG ARTI BERKAT DALAM KEHIDUPAN ORANG 

PERCAYA,” n.d., 148–73. 

Gerrit, Singgih Emanuel. Berteologi Dalam Konteks, Pemikiran-Pemikiran Mengenai 

Kontekstualisasi Teologi Di Indonesia. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2000. 

Harianto GP. Komunikasi Dalam Pemberitaan Injil,Membangun Dan Mengembangkan 

Komunikasi Injil Dalam Pelaksanaan Amanat Agung. Yogyakarta: ANDI, n.d. 

———. Pengantar Misiologi, Misiologi Sebagai Jalan Menuju Pertumbuhan. Yogyakarta: 

ANDI, 2012. 

Hasyim, M. “Conflict and Solution of Zending Evangelism on Aluk Todolo Beliefideology in 

Toraja Society.” Baltic Journal of Law \&Politics 15, no. 3 (2022): 667–80. 

https://doi.org/10.2478/bjlp-2022-002049. 

Hesselgrave, David J. Communication Christ Cross-Culturally, Mengkomunikasikan Kristus 

Secara Lintas Budaya. Malang. LITERATUR SAAT, 2019. 

John, Ruck, Dkk. Jemaat Misioner. Jakarta: Yayasan Komunikasi Bina Kasih, 2011. 

Limbong, Bamba, Wawancara oleh Penulis, Mamasa, 20 November 2024 

Paotonan S.Pd, Wawancara oleh Penulis, Mamasa 20 November 2023 

Sanderan, Rannu. “Heuristika dalam Pendidikan Karakter Manusia Toraja Tradisional.” 

BIA’: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen Kontekstual 3, no. 2 (December 19, 2020): 

306–27. https://doi.org/10.34307/b.v3i2.213. 

Saputra, Jefri Andri. “Spiritualitas Pairan: Konstruksi Teologi Lokal Manusia Baru Konteks 

Mamasa Dalam Dialektika Pairan Dan Kolose 2:16-4:1.” Tumou Tou  10, no. 2 SE- 

(2023): 125–40. 

Simamora, Ridwan Henry. “Gereja Dan Transformasi Kristen Suatu Tinjauan Kritis 

Terhadap Misi Gerakan Transformasi.” Missio Ecclesiae 2, no. 1 (2012): 85–110. 

https://doi.org/10.52157/me.v2i1.27. 

Surbakti, Pelita Hati, Rahyuni Daud Pori, and Ekavian Sabaritno. “MAMASA-KRISTEN DAN 

KEMATIAN ANGGOTA KELUARGANYA: Dialog Yang Memperkaya Antara 1 

Tesalonika 4:14 Dan Aluk Toyolo.” Indonesian Journal of Theology 10, no. 1 (2022): 

22–55. 

Surjantoro, Bagus. Hati Misi. Yogyakarta: ANDI, 2005. 

Wijaya, Hengki. “Misi Dan Pelayanan Sosial: Manakah Yang Lebih Penting?” 

Https://Www.Researchgate.Net/Publication/282854301_Misi_dan_Pelayanan_Sosial

_Manakah_yang_lebih_Penting, no. DOI: 10.13140/RG.2.1.4685.8961 (2015): 15–34. 

 

 

 


