
 
Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 90 

 

 

PENDIDIKAN INTERRELIGIUS BERBASIS MODERASI BERAGAMA UNTUK 
MEMBENTUK KARAKTER BANGSA 

     
Otniel Aurelius Nole1, Serdianus Serdianus2 
Universitas Kristen Satya Wacana, Salatiga, Indonesia1  
Institut Agama Kristen Negeri Toraja2 
1mailbox.serdi87@gmail.com 
 

Abstract : Religious moderation is key in explaining the right way of religious life and the 
obligation to respect other religions. It talks about what is done to humanize humans and 
reject violence. This is important for all people to understand and do. Religious 
moderation's nature, significance, and practice form a moderate character. A moderate 
character fills life with living conditions in harmony, peace, and harmony. This study aims 
to state efforts to form a moderate character based on religious moderation in everyday 
life. The approach used is interreligious education because this is interfaith education 
which is not monologue, but dialogue. Interreligious education is carried out constantly so 
that it is maximized. The research method is qualitative with the type of library research. 
This study found that interreligious education presents a habituation of the meaning of 
religious moderation for life that is not extreme and forms good character in the midst of 
life, namely moderate character. In this case, a moderate character is a must-have for 
everyone of all ages. 
 
Keywords: character, education, interreligious, moderate 
 
Abstrak: Moderasi beragama merupakan kunci dalam menjelaskan cara hidup 
beragama yang benar dan kewajiban menghargai agama lain. Ini berbicara tentang apa 
yang dilakukan demi memanusiakan manusia dan menolak kekerasan. Ini penting 
untuk dipahami dan dilakukan oleh semua umat. Hakikat, signifikansi, dan praktik 
moderasi beragama dipakai untuk membentuk karakter moderat. Dengan karakter 
moderat, kehidupan dipenuhi dengan kondisi yang hidup rukun, damai, dan harmonis. 
Penelitian ini bertujuan untuk mengusulkan sebuah ide yang dapat menjadi salah satu 
alternatif dalam upaya membentuk karakter moderat berbasis moderasi beragama. 
Pendekatan yang dipakai adalah pendidikan interreligius karena ini merupakan 
pendidikan lintas agama yang tidak monolog, melainkan dialog. Pendidikan 
interreligius dilakukan secara konstan agar maksimal. Metode penelitiannya adalah 
kualitatif dengan pengumpulan data kepustakaan dari referensi yang terkait dengan 
moderasi beragama. Hasil penelitian ini menemukan bahwa pendidikan interreligius 
menghadirkan habituasi tentang makna moderasi beragama bagi kehidupan yang tidak 
ekstrem, serta membentuk karakter yang baik di tengah-tengah kehidupan, yaitu 
karakter moderat. Dalam hal ini, karakter moderat adalah bagian yang perlu dimiliki 
untuk semua orang dengan segala jenis usia. 
 
Kata Kunci: interreligius, karakter, moderasi, pendidikan 

 
 

 

Article 
History: 

Received: 07-09-2023 Revised:  14-11-2023 Accepted:  18-11-2023 

MELO: Jurnal Studi Agama-agama 
ISSN: 2798-2017 (print) , 2798-2254 (online) 
Volume 3, No 2, Desember  2023; (90-106) Available at: https://melo.iakn-toraja.ac.id 

 

mailto:mailbox.serdi87@gmail.com


Pendidikan Interreligius Berbasis Moderasi Beragama  

 
Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 91 

1. Pendahuluan 

Ada banyak anggapan tentang zaman sekarang yang disebut sebagai kehidupan 

dengan masa yang damai. Realitasnya, manusia tetap saja bersikap ekstrem, fanatik, dan 

intoleran. Mereka masih kedapatan melakukan kekerasan, baik kasus secara verbal dan 

nonverbal. Ini seolah-olah menjadi suatu kesukaan dan jika dibiarkan terus-menerus 

akan menjadi kebiasaan yang sulit dibendung. Mereka yang melakukan kekerasan juga 

tidak main-main karena memberi dampak berupa kerugian untuk diri sendiri, orang 

lain, dan lingkungan. Salah satu motif adanya kekerasan karena kekeliruan dalam 

memahami agama yang dianut dan deviasi dari cara beragama para penganutnya. Ada 

banyak fenomena dan kasus kekerasan yang mengatasnamakan agama. 

Kekerasan dalam kehidupan beragama tidak hanya terjadi di antara mereka yang 

berkonflik karena berbeda agama di lingkungan sosial. Ada juga kekerasan yang terjadi 

pada mereka yang agamanya sama. Hal yang sering kali terjadi di antara orang 

beragama ialah melakukan kekerasan dalam rumah tangga. Di samping itu, terdapat 

banyak kasus kekerasan seksual di lingkungan yang pelakunya adalah tokoh agama dan 

terjadi di  lembaga pendidikan agama dan keagamaan. Kemudian, media sosial pun 

kerap kali menjadi tempat bersarangnya kekerasan atas nama agama. Beberapa orang 

mewujudkan bentuk intoleransi dari penggunaan media sosial. Mereka menjadikan 

media sosial sebagai platform utama yang menyebarkan konten hoaks dan mengandung 

ujaran kebencian.1 Tentu saja sikap-sikap seperti itu merupakan cara hidup beragama 

yang tidak tepat. 

Kekerasan dalam bentuk apa pun tidak bisa ditoleransi karena bukan natur 

manusia untuk berbuat eksklusif dan jahat terhadap sesamanya yang adalah manusia. 

Upaya yang perlu dilakukan adalah menghadirkan hakikat moderasi beragama sebagai 

pola hidup dan pola pikir dalam diri yang memanusiakan sesama. Untuk sampai pada 

tataran pola hidup dan pola pikir, apa yang perlu disentuh adalah pembentukan 

karakter. Peneliti menyoroti karakter dengan alasan bahwa karakter selalu terkait 

dengan diri dan terus “ditampilkan” dalam interaksi di luar diri. Karakter orang 

beragama perlu dididik dan dibentuk karakternya menjadi moderat. Oleh sebab itu, 

karakter moderat perlu dibentuk bagi masyarakat Indonesia melalui dunia pendidikan. 

Karakter moderat mengacu pada sikap mengambil jalan tengah, seimbang dan 

inklusif dalam praktik agama serta interaksi dengan sesama. Karakter ini melibatkan 

perbedaan, penghargaan terhadap keyakinan orang lain, dan sikap terbuka terhadap 

ide-ide yang beragama. Karakter moderat merupakan internalisasi sikap memahami 

serta menerapkan nilai-nilai moderasi dalam menghargai keragaman dan mendorong 

perilaku yang menghormati martabat manusia serta kesetaraan di antara sesama 

manusia. Karakter moderat memang tidak ada dalam 18 nilai pendidikan karakter, 

 
1 Anita Sartika and Wahyu Hidayat, “Intoleransi Beragama Di Media Sosial: Analisis Narasi Hoaks 

Dan Interaksi Netizen,” Proceeding International Conference on Cultures & Languages (ICCL) 1, no. 1 
(2020): 841. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023) 

 

 

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 92 

namun karakter moderat dapat dikategorikan sebagai sintesis dari 18 nilai pendidikan 

karakter. Miftahuddin dalam Junaedi menyatakan bahwa dalam sejarah perjalanan 

bangsa Indonesia, Islam awal memulai penyebaran ajarannya dengan damai. Junaedi 

menyebutnya sebagai karakter Islam moderat.2 Karakter ini lahir dari adanya 

pemahaman dan implementasi serta internalisasi karakter religius, jujur, toleransi, 

disiplin, kerja keras, kreatif, mandiri, demokratis, rasa ingin tahu, semangat kebangsaan, 

cinta tanah air, menghargai prestasi, bersahabat/komunikatif, cinta damai, gemar 

membaca, peduli lingkungan, peduli sosial, dan tanggung jawab melahirkan karakter 

moderat. 

Pendekatan yang akan dipakai adalah pendidikan interreligius sebagai jalan 

untuk membentuk karakter moderat berbasis moderasi beragama. Pembahasan 

mengenai interreligius memang sudah banyak dilakukan oleh penulis lainnya, seperti: 

(1) Eko & Putranto dalam tulisan mereka tentang The Role of Intercultural Competence 

and Local Wisdom in Building Intercultural and Inter-religious Tolerance.3 Mereka 

menemukan bahwa kearifan lokal yang ditemukan di lokasi penelitian mereka 

dirancang untuk menjaga harmoni antara anggota desa daripada menyuarakan 

perbedaan di antara identitas plural yang menghuni ranah publik yang sama. Dalam 

penelitian ini, mereka belum secara langsung menyinggung interreligius dalam konteks 

moderasi beragama. (2) Fathimah et.al., dalam penelitian mereka tentang Minahasa 

Community Local Wisdom; Study of Social Construction of Inter-religious Harmony 

menunjukkan bahwa harmoni di Minahasa dipengaruhi oleh filosofi torang samua 

basudara, gaya hidup terbuka, dukungan pemerintah yang kuat, kewaspadaan terhadap 

provokasi, dan sikap toleransi yang kuat. Faktor-faktor ini berkontribusi terhadap 

pembentukan sistem kerja berdasarkan kerjasama saling menguntungkan, yang dikenal 

sebagai budaya mapalus, yang melambangkan keberadaan masyarakat Minahasa dalam 

berbagai aspek kehidupan sosial mereka.4 

Kedua penelitian ini menyinggung tentang interreligius, meskipun demikian 

pendekatan pendidikan interreligius dalam konteks moderasi beragama masih minim 

digunakan untuk menyoroti situasi problematik seseuai topik penelitian. Peneliti 

memilih pendekatan interreligius karena menyadari kontribusinya yang sangat 

membantu dalam dunia pendidikan dan keagamaan. Banyak penelitian-penelitian 

sebelumnya yang masih menggunakan pendekatan pendidikan agama tertentu, maka 

 
2 Edi Junaedi, “Inilah Moderasi Beragama Perspektif Kemenag,” Harmoni 18, no. 2 (2019): 397, 

10.32488/harmoni.v18i2.414. 
3 Bherta Sri Eko and Hendar Putranto, “The Role of Intercultural Competence and Local Wisdom in 

Building Intercultural and Inter-Religious Tolerance,” Journal of Intercultural Communication Research 48, 
no. 4 (2019): 341–369, https://doi.org/10.1080/17475759.2019.1639535. 

4 Siti Fathimah et al., “Minahasa Community Local Wisdom; Study of Social Construction of Inter-
Religious Harmony,” in Proceedings of the Unima International Conference on Social Sciences and 
Humanities (UNICSSH 2022) (Atlantis Press, 2023), 1731–1738, https://doi.org/10.2991/978-2-494069-
35-0_205. 



Pendidikan Interreligius Berbasis Moderasi Beragama  

 
Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 93 

peneliti akan menggunakan perspektif yang berbeda yaitu pendekatan pendidikan 

interreligius, sehingga membedakannya dengan penelitian-penelitian sebelumnya. 

 

2. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

kepustakaan (library research). Dalam penelitian ini, peneliti melakukan aktivitas 

seperti mengumpulkan, membaca, mencatat, dan mengolah data yang diperoleh dari 

referensi yang relevan dengan topik penelitian, seperti buku dan artikel ilmiah yang 

dianggap sebagai sumber yang sah.5 Penelitian ini sepenuhnya didasarkan pada sumber-

sumber kepustakaan yang dapat dipercaya.6 Bidang ilmu kepustakaan fokus pada data, 

informasi, pendapat, pengetahuan, dan pemahaman, dengan tujuan utama untuk 

mencapai pemahaman yang mendalam.7 Dalam penelitian ini, makna-makna yang 

terkandung dalam sumber-sumber data akan dieksplorasi dan dijelaskan sehingga dapat 

ditemukan hasil terkait topik penelitian. 

 

3. Hasil dan Pembahasan 

Pendidikan Interreligius dalam Konteks Keberagaman Agama 

Indonesia memiliki kekuatan akan keberagamannya, salah satunya keberagaman 

agama yang memperkaya hidup. Faktanya bahwa tidak hanya ada satu agama, 

melainkan banyak agama yang “menetap” di Indonesia.8 Masyarakat Indonesia terkenal 

dengan masyarakat beragama yang berhak memperoleh pendidikan. Umumnya, jenis 

pendidikan tentang keagamaan ialah pendidikan agama tertentu. Jika seseorang 

beragama Kristen, dia mengikuti pendidikan agama Kristen. Tentu jenis pendidikan 

semacam itu sebagian besar membahas agama sendiri, ada pun pembicaraan tentang 

agama lain juga dibicarakan, tetapi dengan batasan tertentu dan tidak komprehensif. 

Sedangkan, Indonesia mempunyai banyak agama yang perlu dikenal, diketahui, dan 

disikapi lebih jelas lewat dunia pendidikan. Misalnya, secara religius hari ini di Inggris, 

fokus pendidikannya adalah non denominasional, antar iman, dan pendidikan 

 
5 Dewita Ramadani and Herdi, “Studi Kepustakaan Mengenai Kinerja Guru Bimbingan Dan 

Konseling Dalam Perencanaan Program Bimbingan Dan Konseling Di Sekolah,” EDUKASI: Jurnal 
Bimbingan Konseling 7, no. 1 (2021): 44. 

6 A. Muri Yusuf, Metode Penelitian: Kuantitatif, Kualitatif, Dan Penelitian Gabungan (Jakarta: 
Kencana, 2014), 334–335. 

7 Thomas Mann, The Oxford Guide to Library Research, 4th ed. (Oxford: Oxford University Press, 
2015), xix–xx. 

8 Serdianus Serdianus and Tjendanawangi Saputra, “Preservasi Moderasi Beragama Di Indonesia 
Melalui Pengamalan Konsep Keniscayaan Keberagaman,” in Penguatan Moderasi Beragama Dalam 
Perspektif Pendidikan, Budaya, Dan Tradisi Agama-Agama Di Indonesia, ed. Deflit Dujerslam Lilo and 
Yohanes Krismantyo Susanta (Yogyakarta: PT Kanisius, 2023), 190. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023) 

 

 

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 94 

interreligius.9 Kehadiran pendidikan interreligius tentu relevan dengan konteks 

Keindonesiaan yang terdapat diversitas agama.  

 Namun, kehadiran diversitas agama membuat beberapa orang melakukan sikap 

intoleransi. Olaf H. Schumann mengemukakan bahwa intoleransi biasanya terjadi dari 

mereka yang mengetahui agama dengan tidak utuh dan karena terfragmentasi sehingga 

terburu-buru untuk emosional dan apologis.10 Keberadaan pendidikan interreligius 

membantu dalam meningkatkan aspek toleransi lewat pembentukan karakter. Piter 

Randan Bua’ berpendapat bahwa toleransi, yaitu perilaku menghargai mampu terwujud 

ketika umat bersedia mendengar, bertukar pemikiran, memahami, dan mengenal agama 

lain.11 Dalam hal ini, pendidikan interreligius memberi peluang kepada saja untuk 

belajar berdialog dan berbagi kasih dengan mereka yang berbeda agama sehingga 

mendorong terjadinya habituasi tentang tekad untuk bertoleransi. 

Pendidikan interreligius mengindahkan perbedaan dan keberagaman sebagai 

realitas kehidupan yang tidak dibuat untuk memisahkan individu dengan sesamanya.12 

Pendidikan ini tidak hadir untuk menggantikan pendidikan agama pada umumnya, tidak 

bertujuan untuk merancukan isi agama guna mengembangkan keyakinan atau paham 

baru, melainkan berfungsi untuk menambal kekurangan yang ada dan memperkenalkan 

keberagaman agama.13 Ini sekaligus mengindikasikan bahwa umat harus memahami 

semua keberadaan agama sehingga tidak terjadi pemahaman yang keliru atau 

menjustifikasi yang tidak benar. 

Sarana pendidikan interreligius adalah bahasa dan komunikasi. Ini 

menghubungkan interaksi sehingga mengikat perbedaan dan keberagaman. Keduanya 

berisi relasi sosial yang turut serta membantu masyarakat beragama dalam berdialog. 

Bagi Jürgen Habermas, bahasa dan komunikasi mengandung tindakan komunikatif yang 

berorientasi pada saling pengertian, bahwa seseorang memperlakukan agen lain sebagai 

subjek yang dengannya terjalin hubungan intersubjektif yang bermakna.14 Diri individu 

didefenisikan sebagai subjek yang eksistensinya berkoneksi dengan subjek lainnya 

secara altruis. 

 
9 Brendan Carmody, “Interreligious Education and the Question of Truth,” in International 

Handbooks of Religion and Education 4: International Handbook of Inter-Religious Education, ed. Kath 
Engebretson et al. (London: Springer, 2010), 41. 

10 Olaf H. Schumann, Menghadapi Tantangan, Memperjuangkan Kerukunan (Jakarta: BPK Gunung 
Mulia, 2018), 59. 

11 Piter Randan Bua’, “Mengenal, Memahami, Menghargai,” in Dialog 100: 100 Kisah Persahabatan 
Lintas-Iman (Yogyakarta: Interfidei, 2014), 49. 

12 Listia Suprobo, “Pancasila Dalam Pendidikan Agama,” SEMNASPA: Seminar Nasional Pendidikan 
Dan Agama 1, no. 2 (2020): 42. 

13 Zuyyina Candra Kirana, “Pendidikan Interreligius Berbasis Pancasila Sebagai Acuan Melawan 
Stigma Menguatnya Radikalisme,” MOMENTUM: Jurnal Sosial dan Keagamaan 9, no. 1 (2020): 154. 

14 Andrew Edgar, The Philosophy of Habermas (Chesham: Acumen, 2005), 138. 



Pendidikan Interreligius Berbasis Moderasi Beragama  

 
Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 95 

Pendidikan interreligius adalah hasil dari tumbuhnya kesadaran bahwa hidup di 

dunia ini berarti hidup antaragama.15 Dalam relasi di dunia sosial, individu mau tidak 

mau akan berjumpa dengan yang lain (the others), mereka yang agamanya sama dan 

berbeda. Seseorang memiliki satu keyakinan yang teguh dan dalam keyakinan itu dia 

dengan rendah hati terbuka melihat keyakinan orang lain. Ini berarti, selain kita belajar 

tentang agama sendiri, maka kita juga perlu belajar tentang eksistensi agama lain 

supaya tidak terjadi praanggapan yang keliru. Belajar yang dimaksud, yaitu dialog lintas 

agama yang membantu masing-masing pihak untuk memberi penerimaan, penghargaan, 

pendengaran, dan persaudaraan. Marianne Moyaert menegaskan bahwa pembelajaran 

antar agama atau belajar dari agama lain (interreligious learning) dapat mengatasi 

prasangka atas agama lain, juga memupuk dan meningkatkan literasi antaragama, serta 

mampu berhubungan lintas agama secara sensitif dan efektif.16 Satu sama lain 

berinteraksi berdasarkan makna kehidupan religiusnya, menceritakan pengalaman 

keagamaannya yang penuh makna, serta terdorong untuk membangun kerja sama. 

Dalam pendidikan interreligius, seseorang akan mempelajari agama lain, tetapi 

terkadang masalahnya adalah kurang nyaman, merasa terganggu, dan selebihnya 

terdorong untuk mempertanyakan iman sendiri. Namun, Judith A. Berling, seorang yang 

beragama Kristen, menolak alasan seperti itu. Dia menegaskan bahwa mempelajari 

agama lain membawa Kekristenannya ke dalam kelegaan yang lebih tajam dan 

menolongnya dalam memperhatikan dan memiliki apa yang sebelumnya diterima begitu 

saja, ini sama seperti mempelajari bahasa lain memperdalam pemahamannya tentang 

bahasa Inggris, serta mengenal orang lain berarti membantunya memahami diri 

sendiri.17 Ketika seseorang belajar dari agama lain, akan meningkat kesadaran bahwa 

ternyata perbedaan itu memang nyata dan unik sehingga perlu dihormati. 

Pendidikan yang ideal adalah pendidikan yang fleksibel dan berada dalam 

kondisi yang kontekstual karena pembelajaran tetap diperlukan oleh semua orang 

(sepanjang hayat) dari segala jenis usia. Schumann mengatakan bahwa pendidikan 

dibutuhkan karena mampu memberi pemahaman tentang ajaran agama dengan utuh, 

selain itu pendidikan juga bersifat pembinaan kepada siapa saja sehingga dalam 

kehidupan sehari-hari dapat menghidupkan toleransi dan pemikiran yang luas untuk 

hidup yang damai.18 Begitu pula dengan pendidikan interreligius yang harus 

diaplikasikan oleh semua umat, hal ini penting karena Indonesia adalah sekumpulan 

umat yang beragama. Dengan kata lain, tidak hanya anak-anak di sekolah yang 

 
15 Lucinda A. Nolan, “With Beating Hearts and Earnest Purpose: The Heritage of TheWomen 

Delegates’ Speeches to TheWorld’s Parliament of Religions,” in International Handbooks of Religion and 
Education 4: International Handbook of Inter-Religious Education, ed. Kath Engebretson et al. (London: 
Springer, 2010), 179. 

16 Marianne Moyaert, “On the Role of Ritual in Interfaith Education,” Religious Education 113, no. 1 
(2018): 51. 

17 Judith A. Berling, Understanding Other Religious Worlds: A Guide for Interreligious Education (New 
York: Orbis Books, 2004), 3. 

18 Schumann, Menghadapi Tantangan, Memperjuangkan Kerukunan. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023) 

 

 

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 96 

membutuhkan pendidikan interreligius, tetapi semua orang beragama, baik itu orang 

tua, guru, dan seterusnya. Ketika semua umat memperoleh dan menyerap pendidikan 

interreligius, timbul pengetahuan dan dorongan menumbuhkan karakter yang baik guna 

berperilaku toleran. 

Pendidikan interreligius merupakan peran yang dilakukan oleh tokoh agama, 

para pendidik, para pekerja, orang tua, anak, para pemuda, orang dewasa, masyarakat 

awam, dan secara umum orang beragama. Pendidikan interreligius meliputi ruang yang 

diberlakukan di rumah, lembaga keagamaan, lembaga pendidikan, lembaga 

pemerintahan, lingkungan masyarakat, dan di mana saja. Sebagai masyarakat Indonesia 

yang beragama, ini juga berhubungan dengan waktu yang terus-menerus dilakukan 

sebagai bentuk didikan yang tidak mudah dilupakan begitu saja. Setelah itu, salah satu 

penerapan pendidikan interreligius adalah menekankan hakikat, signifikansi, dan 

praktik moderasi beragama. Konsentrasi pendidikan interreligius mengarah pada 

membina siapa saja dan diarahkan kepada cara hidup beragama yang benar, sekaligus 

tepat. Pendidikan interreligius berfokus dalam pembentukan karakter moderat berbasis 

moderasi beragama. 

 

Moderasi Beragama: Hidup Religius dan Berkarakter Moderat 

Upaya pemerintah melalui Kementerian Agama yang tetap konsentrasi dalam 

menetapkan kebijakan tentang esensi dan eksistensi moderasi beragama merupakan hal 

yang positif, tepat, dan relevan dengan konteks Indonesia. Moderasi beragama adalah 

pola hidup dan pola pikir yang bersifat positif. Moderasi beragama menolong umat 

untuk terbuka dalam menghargai perbedaan dan menjunjung tinggi persatuan. 

Keberadaan moderasi beragama membuat para pemeluk agama untuk tidak bersikap 

ekstrem, mencegah berbagai tindak kekerasan, dan menolak sifat egois. 

Moderasi beragama adalah hakikat yang menolak kekerasan dan meluruskan 

praktik beragama yang terhindar dari keekstreman.19 Di dalamnya ada keseimbangan  

sikap beragama di antara mengamalkan perintah agama dan menghormati praktik 

mereka yang berbeda agama.20 Moderasi beragama membahas pemahaman tentang 

kontribusi masing-masing agama dalam menyuarakan dan merealisasikan kerukunan, 

dengan pengertian bahwa segala tindakan kekerasan perlu dihapus dan diganti dengan 

kebaikan.  

Terdapat empat indikator penting dalam moderasi beragama:21 Pertama, 

komitmen kebangsaan, berkaitan dengan masyarakat Indonesia yang berjiwa 

nasionalisme dan menerima dasar negara. Kedua, toleransi, yang berarti punya 

pemahaman yang mendasar tentang agama sendiri, tetapi tidak bersikap fanatik 

 
19 Kementerian Agama Republik Indonesia, Moderasi Beragama, ed. Tim Penyusun Kementerian 

Agama RI (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementeria Agama RI, 2019). 
20 Nazar Nurdin, Moderasi Beragama Di Mata Milenial (Semarang: CV Lawwana, 2021), 10. 
21 Kementerian Agama Republik Indonesia, Moderasi Beragama. 



Pendidikan Interreligius Berbasis Moderasi Beragama  

 
Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 97 

terhadap agama lain. Toleransi terhadap agama lain tidak membuat iman lemah, 

melainkan menambah sukacita karena sudah memenuhi hukum kebajikan atau 

melakukan kebaikan dari ajaran agama sendiri. Ketiga, anti-kekerasan, sikap yang 

berarti mencintai kesejahteraan dan ketenteraman, serta menjauhi kemaksiatan. 

Keempat, akomodatif terhadap kebudayaan lokal, artinya budaya-budaya dalam 

Indonesia perlu diakomodasi dalam menerima kearifan yang ada. Praktik beragama 

dapat “mengayomi” keberadaan kebudayaan lokal. 

Moderasi beragama tidak sekadar berisi seruan semata, tetapi tindakan untuk 

menciptakan kerukunan di antara semua warga Indonesia. Jika dilihat dalam sejarah 

Indonesia, ternyata kerukunan antar umat beragama telah terjadi sejak dulu, yaitu relasi 

antara umat Hindu dan Buddha.22 Dalam masa sekarang, kerukunan pun ada, tetapi 

mempertahankannya ini yang perlu dilakukan terus-menerus melalui pengalaman 

bersama.23 Dialog lintas agama dapat menciptakan pengalaman bersama. Syahrin 

Harahap mengakui bahwa agama lahir dengan inti ajaran memanusiakan manusia dan 

di dalamnya terdapat kegigihan dalam mempertahankan misi suci setiap agama, yaitu 

komitmen kerukunan.24 Lebih lanjut, Harahap menegaskan bahwa dalam komitmen itu, 

umat harus membangun cara beragama yang moderat dengan karakteristik internalnya 

yang bijak tidak kaku, dan kewajiban beragama yang menghadirkan kebahagiaan dan 

fitrah, sedangkan eksternalnya meliputi keadaan yang terbuka, lapang, dan akomodatif 

dalam mengedepankan keharmonisan hidup.25 Di sisi lain, A. A. Yewangoe berpendapat 

bahwa cara hidup yang rukun dengan menghindari stigmatisasi yang berlebihan 

terhadap kehadiran agama lain.26 Dalam hal ini, moderasi beragama merupakan jalan 

untuk meluruskan pemahaman dan karakter yang tidak tepat, serta mencegah 

keretakan dalam setiap elemen keberagaman. 

Agama lahir untuk kebaikan manusia dan tidak ada agama yang mengajarkan 

kekerasan. Agama memandu umat untuk hidup religius. Artinya, cara seseorang 

menghayati agama dan menerapkan praktik beragama merupakan bagian dari hidup 

religius. Akan tetapi, hidup religius sangat berkaitan dengan kepribadian yang 

berkarakter. Karakter adalah seperangkat nilai pribadi yang saling terkait yang biasanya 

memandu perilaku karena ini adalah tentang siapa kita dan menjadi siapa kita, baik dan 

buruk.27 Thomas Lickona menegaskan bahwa karakter yang baik terdiri dari 

 
22 Weinata Sairin, Victor I. Tanja, and Eka Darmaputera, “Berbagai Dimensi Kerukunan Hidup Umat 

Beragama,” in Kerukunan Umat Beragama Pilar Utama Kerukunan Berbangsa: Butir-Butir Pemikiran, ed. 
Weinata Sairin (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2006), 6. 

23 Eka Darmaputera, “Bentuk Dan Dimensi Kerukunan Hidup Antarumat Beragama Di Indonesia,” in 
Kerukunan Umat Beragama Pilar Utama Kerukunan Berbangsa: Butir-Butir Pemikiran, ed. Weinata Sairin 
(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2006), 106. 

24 Syahrin Harahap, Teologi Kerukunan (Jakarta: Prenada, 2011), 16–19. 
25 Harahap, Teologi Kerukunan, 162. 
26 A. A. Yewangoe, Agama Dan Kerukunan (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2015), 38. 
27 James Arthur, Education with Character: The Moral Economy of Schooling (New York: 

RoutledgeFalmer, 2003), 2. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023) 

 

 

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 98 

pengetahuan, keinginan, dan perbuatan akan hal yang baik, yang meliputi kebiasaan 

dalam cara berpikir, hati, dan tindakan.28 Untuk hidup yang baik, orang perlu mengambil 

bagian dalam memiliki karakter yang baik. 

Mohamad Mustari berkata bahwa karakter yang baik dapat ditumbuhkan oleh 

lima ranah pendidikan, yaitu keluarga, diri sendiri, pemerintah, sekolah, lingkungan, dan 

masyarakat.29 Hidup yang moderat merupakan bagian dari karakter yang baik. Sikap 

yang menoleransi, mengasihi, mencintai tanah air, memedulikan sesama, dan 

demokratis merupakan ciri-ciri karakter moderat.30 Moderat berarti berupaya untuk 

menentang kekerasan dan berperilaku tidak ekstrem sehingga ini termasuk karakter 

yang baik, sekaligus mencerminkan karakter moderat dalam kehidupan beragama. 

Pembentukan karakter moderat mesti dilakukan lewat penekanan mengenai moderasi 

beragama. Dengan pendekatan interreligius, pembentukan karakter moderat dapat 

dilakukan dengan mengacu pada empat pilar Indonesia dan nilai-nilai agama sebagai 

sumber dan acuan utama moderasi beragama.31 Melalui empat pilar Indonesia, yaitu 

Pancasila, Bhinneka Tunggal Ika, UUD 1945, dan Negara Kesatuan Republik Indonesia, 

masyarakat diajak untuk memahami dan menghormati keberagaman. 

 

Menampilkan Karakter Moderat berdasarkan Empat Pilar Indonesia 

 Setiap negara pasti memiliki dasar yang menjadi patokan untuk bereksistensi. 

Jika ada dasar, suatu negara tidak tampak begitu saja, tetapi beridentitas. Adanya dasar 

membuat komitmen untuk bersatu dan berdiri teguh, serta menetapkan visi dan misi 

yang berjalan. Indonesia mempunyai dasar yang jelas. Ini lazim disebut sebagai empat 

pilar, yaitu Pancasila, UUD 1945 (Undang-Undang Dasar 1945), NKRI (Negara Kesatuan 

Republik Indonesia), dan Bhinneka Tunggal Ika.  

Sebagai pilar pertama dari empat pilar, Pancasila merupakan dasar Indonesia 

yang tercermin melalui kehadiran lima sila. Di sisi lain, Pancasila merupakan pandangan 

hidup Indonesia karena kelima sila menyatukan perbedaan dan menuntun hidup 

masyarakat menjadi ideal.32 Orang beragama meyakini bahwa Pancasila merupakan 

anugerah Tuhan untuknya. Tuhan mengaruniakan berkat bagi Indonesia melalui 

kehadiran Pancasila yang menghubungkan semua keberagaman menjadi satu kesatuan 

 
28 Thomas Lickona, Mendidik Untuk Membentuk Karakter (Jakarta: Bumi Aksara, 2012), 82. 
29 Mohamad Mustari, Nilai Karakter: Refleksi Untuk Pendidikan Karakter (Yogyakarta: LaksBang 

PRESSindo, 2011), xv. 
30 Asror Baisuki and Ta’rif, “Penanaman Karakter Moderat Di Ma’had Aly Situbondo,” EDUKASI: 

Jurnal Penelitian Pendidikan Agama dan Keagamaan 15, no. 3 (2017): 465. 
31 Agus Muhammad and Sigit Muryono, Jalan Menuju Moderasi: Modul Penguatan Moderasi 

Beragama Bagi Guru, ed. Anis Masykhur (Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian 
Agama RI, 2021), 6–7, https://cendikia.kemenag.go.id/storage/uploads/file_path/file_28-09-
2021_6152764c19e9b.pdf. 

32 C. S. T. Kansil and Christine S. T. Kansil, Empat Pilar Berbangsa Dan Bernegara (Jakarta: Rineka 
Cipta, 2011), 27. 



Pendidikan Interreligius Berbasis Moderasi Beragama  

 
Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 99 

yang terikat dalam NKRI.33 Tuhan memakai pikiran manusia yang hebat untuk 

menciptakan Pancasila guna mendamaikan keberlangsungan hidup di dalam Indonesia. 

Sedari masa anak-kanak hingga tua, masyarakat dididik untuk tidak hanya 

menghafal lima sila tersebut, tetapi juga memahami dengan sungguh-sungguh, terlebih 

diwujudkan dalam kehidupan sehari-hari. Makna dan edukasi yang ditekankan dalam 

lima sila adalah kehidupan masyarakat yang percaya akan eksistensi Tuhan Yang Maha 

Esa, menjunjung tinggi nilai kemanusiaan yang berkeadilan dan berkeadaban, 

mengeratkan nilai persatuan, mempunyai hikmat kebijaksanaan (demokrasi), dan 

merealisasikan keadilan sosial untuk sesama. Dari lima sila inilah, masyarakat benar-

benar mempresentasikan karakternya moderat. Mereka yang berkarakter moderat 

adalah mereka yang menghidupi kelima sila Pancasila. 

Pilar kedua adalah UUD 1945 sebagai konstitusi Indonesia yang menjadi hukum 

dasar tertinggi dalam negara menyelenggarakan kehidupannya.34 UUD 1945 merupakan 

pedoman dan pegangan Indonesia dalam mengorganisasi penduduk dan berbagai 

bidang kehidupan. Ini berisi ketetapan tentang negara dan pemerintahan, serta 

peraturan dan kebijakan yang perlu diketahui dan dilakukan oleh warga negara. Dalam 

UUD 1945 terdapat penegasan untuk menjaga kerukunan, persatuan, dan ketertiban 

yang membantu dalam membentuk karakter moderat. Di samping itu, kehidupan 

beragama yang damai dikontrol oleh esensi UUD 1945. 

Dalam UUD 1945 pasal 1 ayat 1 terdapat isi tentang Indonesia sebagai negara 

kesatuan yang berbentuk Republik sehingga secara eksplisit pilar ketiga adalah NKRI 

(Negara Kesatuan Republik Indonesia) yang menegaskan identitas dan eksistensi 

Indonesia di tengah-tengah dunia. Indonesia yang kaya akan keanekaragaman 

merupakan negara yang bersatu dan berkedaulatan rakyat.  Ini adalah bentuk negara 

yang teridentifikasi sebagai negara kesatuan. Kegiatan yang menjunjung tinggi nilai 

persatuan adalah karakteristik moderasi beragama. Dengan kata lain, orang-orang 

beragama perlu memahami bahwa hidup dalam wilayah NKRI merupakan hidup dalam 

kesatuan dan ini lah gambaran dari pribadi yang berkarakter moderat. 

Di dalam negara persatuan ini memang terdapat perbedaan dan 

keanekaragaman, walaupun demikian kedua hal tersebut bukanlah penghalang. Kita 

yang berbeda adalah kita yang bersatu. Ini lah ciri khas Indonesia, yaitu Bhinneka 

Tunggal Ika sebagai pilar keempat yang menjamin perlindungan keberagaman suku, 

etnis, bahasa, dan agama.35 Kendati orang-orang memiliki perbedaan dalam beragama, 

tetapi mereka tetap bersatu. Bukan agamanya yang mau disatukan, tetapi cara beragama 

yang baik mau disatukan. Hidup dengan semboyan Bhinneka Tunggal Ika mencirikan 

 
33 H. M. Taufiq Kiemas, Empat Pilar Kehidupan Berbangsa Dan Bernegara Sebagai Sumber Moralitas 

Dan Hukum Nasional (Jakarta: Penerbit Universitas Trisakti, 2013), 51. 
34 Sekretariat Jenderal MPR RI, Empat Pilar Kehidupan Berbangsa Dan Bernegara (Jakarta: 

Sekretariat Jenderal MPR RI, 2012), 109. 
35 Kiemas, Empat Pilar Kehidupan Berbangsa Dan Bernegara Sebagai Sumber Moralitas Dan Hukum 

Nasional. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023) 

 

 

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 100 

umat yang menghargai perbedaan keyakinan, seperti menghormati hari raya agama lain 

dengan penuh kebahagiaan sembari mempererat persahabatan.36 Ini menyatukan dan 

mengikat setiap umat yang berbeda agama di dalam negara Indonesia. Dengan 

demikian, keempat pilar tersebut memperkuat karakter yang moderat sebagaimana 

agama juga mengandung nilai-nilai untuk menampakkan karakter moderat dalam 

kehidupan. 

 

Menampakkan Karakter Moderat berlandaskan Nilai-nilai Agama 

Agama amat melekat dengan Indonesia karena Indonesia lahir dari penduduk 

yang beragama. Penduduk di Indonesia menganut suatu agama merupakan suatu 

kewajiban. Dalam kewajiban itu pula, individu merealisasikan praktik beragama yang 

merupakan suatu tanggung jawab. Praktik beragama mengandung pembahasan tentang 

ajaran etis dan moral yang bernilai. Artinya, terkandung kekayaan akan nilai-nilai dalam 

setiap agama.  

Agama terkadang dianggap sebagai biang kerok adanya konflik, tetapi faktanya 

natur agama menyajikan nilai-nilai kebajikan dalam hidup manusia. Agama tidak 

berbahaya, melainkan dapat dipercaya. Agama memberi banyak “manfaat” berjangka 

panjang yang amat bermakna, salah satunya mengusahakan kedamaian. Keith Ward 

melihat bahwa agama yang mengakomodasi kebaikan hidup manusia karena agama 

merupakan salah satu kekuatan yang paling positif.37 Kemudian, Sumanto Al Qurtuby 

memahami agama sebagai “sumber makna” dan kebijaksanaan yang mengarah pada 

tindakan kemanusiaan, serta menyadari bahwa agama mengandung keyakinan akan 

“Realitas yang fundamental” sebagai kekuatan penggerak upaya kemanusiaan yang 

beraksi.38 Di samping itu, Christian Smith menyebut keberadaan agama membantu 

manusia mewujudkan kebaikan, menghindarkan diri dari keburukan, dan memotivasi 

untuk melakukan praktik keagamaan, seperti pencarian untuk memperoleh akses, 

berkomunikasi atau meluruskan diri dengan kekuatan Tuhan.39 Oleh sebab itu, agama 

berisi nilai-nilai yang “menguntungkan” kehidupan manusia. 

Orang-orang dapat belajar untuk mempraktikkan nilai-nilai agama yang bersifat 

etis dan moral dalam kehidupan sehari-hari karena ini mengidentifikasi pendirian 

mereka yang berkarakter moderat. Ketika orang melakukannya, dia sama sekali tidak 

berpindah keyakinan atau menggoyahkan iman sendiri, malahan menambah 

keseriusannya untuk menjalankan ajaran agama sendiri, memperkuat ketaatannya 

dalam menghormati perintah Tuhan dan mempertegas eksistensinya sebagai manusia 

 
36 Amalia Nanda Ihsana, “Bhinneka Tunggal Ika Ala Kami,” in Dialog 100: 100 Kisah Persahabatan 

Lintas-Iman (Yogyakarta: Interfidei, 2014), 30. 
37 Keith Ward, Benarkah Agama Berbahaya? (Yogyakarta: Kanisius, 2009), 270. 
38 Sumanto Al Qurtuby, Dialog Agama Dan Peradaban (Semarang: eLSA Press, 2016), 124. 
39 Christian Smith, Religion: What It Is, How It Works, and Why It Matters (Princeton: Princeton 

University Press, 2017), 68. 



Pendidikan Interreligius Berbasis Moderasi Beragama  

 
Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 101 

autentik. Semua ajaran agama berkolaborasi untuk saling melengkapi, menyokong, dan 

memberi dukungan sehingga kemaslahatan berumur panjang. 

Setiap agama memiliki nilai-nilai yang baik untuk manusia. Dalam agama Buddha, 

dasar untuk pengembangan moral dan spiritual lebih lanjut adalah kegiatan etis utama 

dalam memberi atau kemurahan hati (Da¯na). Agama Hindu di Bali mempunyai nilai 

Ngayah yang memperkuat persaudaraan dalam hal saling menolong sebagaimana 

berhubungan dengan ajaran Tri Hita Karana. Agama Kristen dan Katolik menekankan 

didikan tentang kehidupan yang penuh kesopanan (Roma 13:13). Agama Islam 

menjunjung tinggi nilai toleransi yang menjadi suatu keharusan.40 Ajaran Wu-Chang ada 

di dalam agama Khonghucu yang terdiri dari cinta kasih (Ren), keadilan (Yi), kesusilaan 

(Li), kebijaksanaan (Zhi), dan dapat dipercaya (Xin).41 Tentu saja nilai-nilai itu 

merupakan salah satu dari sekian banyaknya nilai yang terkandung dalam ajaran 

agama-agama di Indonesia. Selain keenam agama resmi, terdapat banyak aliran 

kepercayaan lokal sehingga para penganut agama resmi perlu menghargai keberadaan 

mereka sembari mengenal dan memahami nilai-nilai kearifan lokal, suku, dan budaya di 

Indonesia.  

Untuk mengenal dan memahami lebih dekat, dibutuhkan dialog antar agama yang 

menjembatani semua agama. Dialog antar agama mencerminkan aplikasi dari karakter 

moderat yang bersedia untuk bertoleransi dan berbagi. Schumann berkata bahwa 

seseorang yang bertanya kepada sesamanya tentang keyakinan mereka yang berbeda, 

maka dia seyogianya telah mengambil langkah pertama dalam berdialog.42 Dengan 

bertanya semacam itu menandakan bahwa hadir kepedulian yang dibingkai dengan rasa 

ingin tahu sehingga terdorong untuk merespons dan menyambut kehadiran yang lain 

(the others). Namun, belum mendalam jikalau dialog dibatasi hanya pada tataran dengan 

tujuan berbicara. Kata dialog benar-benar disebut dialog apabila itu mengandung suatu 

relasi yang membangun dan bermakna antara mereka yang berdialog dan implikasinya 

bagi masyarakat. Martin L. Sinaga berpendapat bahwa dialog itu bermakna karena 

terdapat proses produktif yang merujuk pada ajakan dari agama-agama untuk saling 

bekerja sama, seperti memperkaya satu sama lain dan menghadirkan solidaritas.43 Oleh 

sebab itu, dialog membawa semua agama untuk berjumpa dan bersekutu dengan 

kehangatan, mencapai soliditas, tanpa bermaksud untuk saling mencari kekurangan 

agama lain. 

 
40 Umarwan Sutopo, “Toleransi Beragama (Toleransi Masyarakat Muslim Dan Budha Di Dusun 

Sodong Perspektif Islam),” Al-Syakhsiyyah: Journal of Law & Family Studies 3, no. 2 (2021): 59. 
41 Taufiq Nur Kasyfurrahman, Alwi Ghiyaz Azhari, and Eros Samudera Hekmatiyar, “Tapak Tilas 

Agama Khonghucu Di Indonesia Dan Korelasi Ajaran Wu-Chang Dalam Menjaga Integrasi Nasional,” Al-
Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama 15, no. 1 (2020): 147. 

42 Olaf H. Schumann, Dialog Antarumat Beragama: Membuka Babak Baru Dalam Hubungan 
Antarumat Beragama (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2008), 91. 

43 Martin L. Sinaga, Beriman Dalam Dialog: Esai-Esai Tentang Tuhan Dan Agama (Jakarta: BPK 
Gunung Mulia, 2018), 85. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023) 

 

 

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 102 

Dialog tidak hanya membuat agama-agama saling terhubung, tetapi juga 

memberikan pengertian satu sama lain. Lebih menariknya, semua penganut agama tidak 

hanya mendengar, tetapi juga bertindak. Tindakan ini termanifestasi dalam wujud 

berbagi pengalaman, kesaksian, dan makna kehidupan. Menurut Alon Goshen-Gottstein, 

apa yang penting disebarkan adalah berbagi kebijaksanaan (sharing wisdom) sebagai 

inti dari dialog antar agama yang transformatif, karena berbagi kebijaksanaan meliputi 

gagasan, pertumbuhan pengertian, dan panggilan untuk bertindak.44 Agama mencirikan 

dirinya sebagai hal yang bertindak dan tindakan itu terarah pada karakter yang 

setiakawan dan tidak melakukan kekerasan.45 Inilah gambaran hidup yang 

mengupayakan moderasi beragama demi terwujudnya kedamaian, seperti satu sama 

lain saling memberi ucapan selamat hari raya dan hidup bertetangga. 

Tuhan memberikan anugerah kepada manusia berupa kebijaksanaan untuk 

hidup. Dengan kebijaksanaan, manusia mengetahui apa yang benar untuk dilakukan dan 

tidak melakukan apa yang jahat. Kebijaksanaan membuat manusia terdorong untuk 

berbuat baik. Oleh sebab itu, kebijaksanaan tidak baik hanya untuk diri manusia itu 

sendiri, melainkan turut dibagi. Miroslav Volf menegaskan bahwa kebijaksanaan dari 

Tuhan yang Esa adalah kebijaksanaan untuk seluruh umat manusia, bukan hanya 

sebagian saja sehingga itu harus dibagikan kepada semua orang.46 Artinya, berbagi 

kebijaksanaan adalah pokok utama yang bersifat altruis, khususnya dalam sudut 

pandang Kekristenan. Semua hubungan meliputi relasi manusia dan sesama yang tidak 

pelit untuk membagikan hikmat dan pengetahuan. Ini adalah bagian dari upaya 

menerapkan kasih dalam kehidupan. Yesus Kristus memberikan teladan tentang 

bagaimana Dia membagikan kebijaksanaan kepada mereka yang membutuhkan. 

Teladan Yesus Kristus itu mempunyai makna bahwa berbagi kebijaksanaan mampu 

mengubah pendirian dan mengembangkan karakter seseorang.  

Berbagi kebijaksanaan menggambarkan wujud pendidikan yang bermakna. 

Maknanya terjadi ketika satu sama lain diberi didikan dan perhatian dengan 

membagikan kebijaksanaannya (Amsal 8:33). Seorang guru yang bijaksana adalah 

mendidik karakter murid-muridnya supaya disiplin. Seorang ayah dan ibu menurunkan 

kebijaksanaannya lewat habituasi karakter yang sopan kepada anak-anaknya. Seorang 

menegur sesamanya dengan kasih supaya dia mengetahui yang baik untuk dilakukan. 

Seorang laki-laki mengetahui bahwa dirinya salah sehingga mengupayakan dirinya 

untuk meminta maaf kepada seorang perempuan. Di samping itu, tokoh agama terus-

menerus menyerukan kerukunan di antara umat dengan kesadaran bahwa kekerasan 

itu perlu dihapus, serta mengajarkan pola hidup yang tidak ekstrem dalam beragama.  

 
44 Alon Goshen-Gottstein, “Sharing Wisdom,” in Sharing Wisdom: Benefits and Boundaries of 

Interreligious Learning, ed. Alon Goshen-Gottstein (Lanham: Lexington Books, 2017), xiii. 
45 Hagen Berndt, Agama Yang Bertindak: Kesaksian Hidup Dari Berbagai Tradisi (Yogyakarta: 

Kanisius, 2006), 18–22. 
46 Miroslav Volf, “A Christian Perspective,” in Sharing Wisdom: Benefits and Boundaries of 

Interreligious Learning, ed. Alon Goshen-Gottstein (Lanham: Lexington Books, 2017), 5. 



Pendidikan Interreligius Berbasis Moderasi Beragama  

 
Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 103 

Semua agama memiliki banyak kebijaksanaannya masing-masing yang dapat 

dibagikan kepada semua orang. Akan tetapi, berbagi kebijaksanaan bukan berarti 

“memaksakan” iman sendiri untuk dimiliki orang lain. Lebih dari itu, berbagi 

kebijaksanaan berguna untuk mencerahkan cakrawala manusia dalam melihat 

perbedaan dan persamaan semua agama. Dalam arti, perbedaan yang ada dipakai untuk 

saling melengkapi dan menghargai, sedangkan persamaan yang ada dipakai untuk 

memperkaya praktis kehidupan. Salah satu tokoh yang belajar kehidupan agama lain 

adalah Mahatma Gandhi (beragama Hindu) yang mencontoh sikap Yesus Kristus. Oleh 

sebab itu, berbagi kebijaksanaan yang diterima dari tokoh agama, tempat keagamaan, 

dan dari mana saja mampu memperkaya kualitas diri untuk berkarakter moderat 

sehingga menumbuhkan kebiasaan positif. 

 

4. Kesimpulan 

Pendidikan interreligius hadir untuk memberi edukasi tentang keberagaman 

agama yang seyogianya harus dihargai, melibatkan semua agama untuk sama-sama 

berdialog, sekaligus membentuk karakter moderat dalam diri umat sebagai bentuk 

menyikapi keberadaan agama lain secara positif. Keuntungan seseorang berkarakter 

moderat adalah dia memiliki karakter yang baik dan membawa kebaikan di sekitarnya. 

Tidak ada kerugian jika berkarakter moderat. Cara membentuk karakter moderat adalah 

dengan berpatokan dari prinsip empat pilar Indonesia dan nilai-nilai agama. Kedua 

prinsip ini memimpin seseorang untuk menyadari dan mengamalkan tujuannya yang 

benar sebagai warga negara dan penganut suatu agama. Orang yang berkarakter 

moderat membuat keadaan tentang kerukunan jadi hidup dengan konstan dan 

menghilangkan kekerasan dalam bentuk apa pun di tengah-tengah kehidupan, baik itu 

di media sosial maupun di dunia nyata.  

Perihal membentuk karakter moderat adalah tugas dan tanggung jawab semua 

masyarakat Indonesia. Walaupun berbeda agama, umat dapat hidup bersama-sama dan 

selalu sama-sama sebagai manusia yang sejati. Masyarakat perlu berkomitmen untuk 

menjadi penggerak moderasi beragama dan pemilik karakter moderat. Kehidupan 

dikatakan indah apabila kehidupan itu diwarnai dengan kerukunan yang penuh damai, 

tanpa ada kebencian, perpecahan, permusuhan. Wajah Indonesia yang cerah adalah 

hidup dalam pergerakan yang menyukai kebersamaan yang dilandasi oleh persatuan, 

serta diikuti dengan keharmonisan. 

 

Referensi 

Arthur, James. Education with Character: The Moral Economy of Schooling. New York: 

RoutledgeFalmer, 2003. 

Baisuki, Asror, and Ta’rif. “Penanaman Karakter Moderat Di Ma’had Aly Situbondo.” 

EDUKASI: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama dan Keagamaan 15, no. 3 (2017). 

Berling, Judith A. Understanding Other Religious Worlds: A Guide for Interreligious 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023) 

 

 

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 104 

Education. New York: Orbis Books, 2004. 

Berndt, Hagen. Agama Yang Bertindak: Kesaksian Hidup Dari Berbagai Tradisi. 

Yogyakarta: Kanisius, 2006. 

Bua’, Piter Randan. “Mengenal, Memahami, Menghargai.” In Dialog 100: 100 Kisah 

Persahabatan Lintas-Iman. Yogyakarta: Interfidei, 2014. 

Carmody, Brendan. “Interreligious Education and the Question of Truth.” In 

International Handbooks of Religion and Education 4: International Handbook of 

Inter-Religious Education, edited by Kath Engebretson, Marian de Souza, Gloria 

Durka, and Liam Gearon. London: Springer, 2010. 

Darmaputera, Eka. “Bentuk Dan Dimensi Kerukunan Hidup Antarumat Beragama Di 

Indonesia.” In Kerukunan Umat Beragama Pilar Utama Kerukunan Berbangsa: Butir-

Butir Pemikiran, edited by Weinata Sairin. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2006. 

Edgar, Andrew. The Philosophy of Habermas. Chesham: Acumen, 2005. 

Eko, Bherta Sri, and Hendar Putranto. “The Role of Intercultural Competence and Local 

Wisdom in Building Intercultural and Inter-Religious Tolerance.” Journal of 

Intercultural Communication Research 48, no. 4 (2019): 341–369. 

https://doi.org/10.1080/17475759.2019.1639535. 

Fathimah, Siti, Ferdinand Kerebungu, Sangputri Sidik, and I Wayan Gede Suarjana. 

“Minahasa Community Local Wisdom; Study of Social Construction of Inter-

Religious Harmony.” In Proceedings of the Unima International Conference on Social 

Sciences and Humanities (UNICSSH 2022), 1731–1738. Atlantis Press, 2023. 

https://doi.org/10.2991/978-2-494069-35-0_205. 

Goshen-Gottstein, Alon. “Sharing Wisdom.” In Sharing Wisdom: Benefits and Boundaries 

of Interreligious Learning, edited by Alon Goshen-Gottstein. Lanham: Lexington 

Books, 2017. 

Harahap, Syahrin. Teologi Kerukunan. Jakarta: Prenada, 2011. 

Ihsana, Amalia Nanda. “Bhinneka Tunggal Ika Ala Kami.” In Dialog 100: 100 Kisah 

Persahabatan Lintas-Iman. Yogyakarta: Interfidei, 2014. 

Junaedi, Edi. “Inilah Moderasi Beragama Perspektif Kemenag.” Harmoni 18, no. 2 (2019): 

182–186. 10.32488/harmoni.v18i2.414. 

Kansil, C. S. T., and Christine S. T. Kansil. Empat Pilar Berbangsa Dan Bernegara. Jakarta: 

Rineka Cipta, 2011. 

Kasyfurrahman, Taufiq Nur, Alwi Ghiyaz Azhari, and Eros Samudera Hekmatiyar. “Tapak 

Tilas Agama Khonghucu Di Indonesia Dan Korelasi Ajaran Wu-Chang Dalam 

Menjaga Integrasi Nasional.” Al-Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama 15, no. 1 (2020): 

145–162. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. Moderasi Beragama. Edited by Tim Penyusun 

Kementerian Agama RI. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementeria Agama RI, 

2019. 

Kiemas, H. M. Taufiq. Empat Pilar Kehidupan Berbangsa Dan Bernegara Sebagai Sumber 



Pendidikan Interreligius Berbasis Moderasi Beragama  

 
Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 105 

Moralitas Dan Hukum Nasional. Jakarta: Penerbit Universitas Trisakti, 2013. 

Kirana, Zuyyina Candra. “Pendidikan Interreligius Berbasis Pancasila Sebagai Acuan 

Melawan Stigma Menguatnya Radikalisme.” MOMENTUM: Jurnal Sosial dan 

Keagamaan 9, no. 1 (2020). 

Lickona, Thomas. Mendidik Untuk Membentuk Karakter. Jakarta: Bumi Aksara, 2012. 

Mann, Thomas. The Oxford Guide to Library Research. 4th ed. Oxford: Oxford University 

Press, 2015. 

Moyaert, Marianne. “On the Role of Ritual in Interfaith Education.” Religious Education 

113, no. 1 (2018): 49–60. 

Muhammad, Agus, and Sigit Muryono. Jalan Menuju Moderasi: Modul Penguatan 

Moderasi Beragama Bagi Guru. Edited by Anis Masykhur. Jakarta: Direktorat 

Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama RI, 2021. 

https://cendikia.kemenag.go.id/storage/uploads/file_path/file_28-09-

2021_6152764c19e9b.pdf. 

Mustari, Mohamad. Nilai Karakter: Refleksi Untuk Pendidikan Karakter. Yogyakarta: 

LaksBang PRESSindo, 2011. 

Nolan, Lucinda A. “With Beating Hearts and Earnest Purpose: The Heritage of 

TheWomen Delegates’ Speeches to TheWorld’s Parliament of Religions.” In 

International Handbooks of Religion and Education 4: International Handbook of 

Inter-Religious Education, edited by Kath Engebretson, Marian de Souza, Gloria 

Durka, and Liam Gearon. London: Springer, 2010. 

Nurdin, Nazar. Moderasi Beragama Di Mata Milenial. Semarang: CV Lawwana, 2021. 

Qurtuby, Sumanto Al. Dialog Agama Dan Peradaban. Semarang: eLSA Press, 2016. 

Ramadani, Dewita, and Herdi. “Studi Kepustakaan Mengenai Kinerja Guru Bimbingan 

Dan Konseling Dalam Perencanaan Program Bimbingan Dan Konseling Di Sekolah.” 

EDUKASI: Jurnal Bimbingan Konseling 7, no. 1 (2021): 42–52. 

Sairin, Weinata, Victor I. Tanja, and Eka Darmaputera. “Berbagai Dimensi Kerukunan 

Hidup Umat Beragama.” In Kerukunan Umat Beragama Pilar Utama Kerukunan 

Berbangsa: Butir-Butir Pemikiran, edited by Weinata Sairin. Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 2006. 

Sartika, Anita, and Wahyu Hidayat. “Intoleransi Beragama Di Media Sosial: Analisis 

Narasi Hoaks Dan Interaksi Netizen.” Proceeding International Conference on 

Cultures & Languages (ICCL) 1, no. 1 (2020): 840–863. 

Schumann, Olaf H. Dialog Antarumat Beragama: Membuka Babak Baru Dalam Hubungan 

Antarumat Beragama. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2008. 

———. Menghadapi Tantangan, Memperjuangkan Kerukunan. Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 2018. 

Sekretariat Jenderal MPR RI. Empat Pilar Kehidupan Berbangsa Dan Bernegara. Jakarta: 

Sekretariat Jenderal MPR RI, 2012. 

Serdianus, Serdianus, and Tjendanawangi Saputra. “Preservasi Moderasi Beragama Di 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023) 

 

 

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 106 

Indonesia Melalui Pengamalan Konsep Keniscayaan Keberagaman.” In Penguatan 

Moderasi Beragama Dalam Perspektif Pendidikan, Budaya, Dan Tradisi Agama-

Agama Di Indonesia, edited by Deflit Dujerslam Lilo and Yohanes Krismantyo 

Susanta, 189–211. Yogyakarta: PT Kanisius, 2023. 

Sinaga, Martin L. Beriman Dalam Dialog: Esai-Esai Tentang Tuhan Dan Agama. Jakarta: 

BPK Gunung Mulia, 2018. 

Smith, Christian. Religion: What It Is, How It Works, and Why It Matters. Princeton: 

Princeton University Press, 2017. 

Suprobo, Listia. “Pancasila Dalam Pendidikan Agama.” SEMNASPA: Seminar Nasional 

Pendidikan Dan Agama 1, no. 2 (2020). 

Sutopo, Umarwan. “Toleransi Beragama (Toleransi Masyarakat Muslim Dan Budha Di 

Dusun Sodong Perspektif Islam).” Al-Syakhsiyyah: Journal of Law & Family Studies 3, 

no. 2 (2021): 48–82. 

Volf, Miroslav. “A Christian Perspective.” In Sharing Wisdom: Benefits and Boundaries of 

Interreligious Learning, edited by Alon Goshen-Gottstein. Lanham: Lexington Books, 

2017. 

Ward, Keith. Benarkah Agama Berbahaya? Yogyakarta: Kanisius, 2009. 

Yewangoe, A. A. Agama Dan Kerukunan. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2015. 

Yusuf, A. Muri. Metode Penelitian: Kuantitatif, Kualitatif, Dan Penelitian Gabungan. 

Jakarta: Kencana, 2014. 

 


