MELQO: Jurnal Studi Agama-agama

ISSN: 2798-2017 (print) , 2798-2254 (online)
Volume 3, No 2, Desember 2023; (90-106) Available at: https://melo.iakn-toraja.ac.id

PENDIDIKAN INTERRELIGIUS BERBASIS MODERASI BERAGAMA UNTUK
MEMBENTUK KARAKTER BANGSA

Otniel Aurelius Nole?!, Serdianus Serdianus?
Universitas Kristen Satya Wacana, Salatiga, Indonesia*
Institut Agama Kristen Negeri Toraja?
Imailbox.serdi87 @gmail.com

Abstract : Religious moderation is key in explaining the right way of religious life and the
obligation to respect other religions. It talks about what is done to humanize humans and
reject violence. This is important for all people to understand and do. Religious
moderation's nature, significance, and practice form a moderate character. A moderate
character fills life with living conditions in harmony, peace, and harmony. This study aims
to state efforts to form a moderate character based on religious moderation in everyday
life. The approach used is interreligious education because this is interfaith education
which is not monologue, but dialogue. Interreligious education is carried out constantly so
that it is maximized. The research method is qualitative with the type of library research.
This study found that interreligious education presents a habituation of the meaning of
religious moderation for life that is not extreme and forms good character in the midst of
life, namely moderate character. In this case, a moderate character is a must-have for
everyone of all ages.

Keywords: character, education, interreligious, moderate

Abstrak: Moderasi beragama merupakan kunci dalam menjelaskan cara hidup
beragama yang benar dan kewajiban menghargai agama lain. Ini berbicara tentang apa
yang dilakukan demi memanusiakan manusia dan menolak kekerasan. Ini penting
untuk dipahami dan dilakukan oleh semua umat. Hakikat, signifikansi, dan praktik
moderasi beragama dipakai untuk membentuk karakter moderat. Dengan karakter
moderat, kehidupan dipenuhi dengan kondisi yang hidup rukun, damai, dan harmonis.
Penelitian ini bertujuan untuk mengusulkan sebuah ide yang dapat menjadi salah satu
alternatif dalam upaya membentuk karakter moderat berbasis moderasi beragama.
Pendekatan yang dipakai adalah pendidikan interreligius karena ini merupakan
pendidikan lintas agama yang tidak monolog, melainkan dialog. Pendidikan
interreligius dilakukan secara konstan agar maksimal. Metode penelitiannya adalah
kualitatif dengan pengumpulan data kepustakaan dari referensi yang terkait dengan
moderasi beragama. Hasil penelitian ini menemukan bahwa pendidikan interreligius
menghadirkan habituasi tentang makna moderasi beragama bagi kehidupan yang tidak
ekstrem, serta membentuk karakter yang baik di tengah-tengah kehidupan, yaitu
karakter moderat. Dalam hal ini, karakter moderat adalah bagian yang perlu dimiliki
untuk semua orang dengan segala jenis usia.

Kata Kunci: interreligius, karakter, moderasi, pendidikan

Article

History: Received: 07-09-2023 Revised: 14-11-2023  Accepted: 18-11-2023

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 90


mailto:mailbox.serdi87@gmail.com

Pendidikan Interreligius Berbasis Moderasi Beragama

1. Pendahuluan

Ada banyak anggapan tentang zaman sekarang yang disebut sebagai kehidupan
dengan masa yang damai. Realitasnya, manusia tetap saja bersikap ekstrem, fanatik, dan
intoleran. Mereka masih kedapatan melakukan kekerasan, baik kasus secara verbal dan
nonverbal. Ini seolah-olah menjadi suatu kesukaan dan jika dibiarkan terus-menerus
akan menjadi kebiasaan yang sulit dibendung. Mereka yang melakukan kekerasan juga
tidak main-main karena memberi dampak berupa kerugian untuk diri sendiri, orang
lain, dan lingkungan. Salah satu motif adanya kekerasan karena kekeliruan dalam
memahami agama yang dianut dan deviasi dari cara beragama para penganutnya. Ada
banyak fenomena dan kasus kekerasan yang mengatasnamakan agama.

Kekerasan dalam kehidupan beragama tidak hanya terjadi di antara mereka yang
berkonflik karena berbeda agama di lingkungan sosial. Ada juga kekerasan yang terjadi
pada mereka yang agamanya sama. Hal yang sering kali terjadi di antara orang
beragama ialah melakukan kekerasan dalam rumah tangga. Di samping itu, terdapat
banyak kasus kekerasan seksual di lingkungan yang pelakunya adalah tokoh agama dan
terjadi di lembaga pendidikan agama dan keagamaan. Kemudian, media sosial pun
kerap kali menjadi tempat bersarangnya kekerasan atas nama agama. Beberapa orang
mewujudkan bentuk intoleransi dari penggunaan media sosial. Mereka menjadikan
media sosial sebagai platform utama yang menyebarkan konten hoaks dan mengandung
ujaran kebencian.! Tentu saja sikap-sikap seperti itu merupakan cara hidup beragama
yang tidak tepat.

Kekerasan dalam bentuk apa pun tidak bisa ditoleransi karena bukan natur
manusia untuk berbuat eksklusif dan jahat terhadap sesamanya yang adalah manusia.
Upaya yang perlu dilakukan adalah menghadirkan hakikat moderasi beragama sebagai
pola hidup dan pola pikir dalam diri yang memanusiakan sesama. Untuk sampai pada
tataran pola hidup dan pola pikir, apa yang perlu disentuh adalah pembentukan
karakter. Peneliti menyoroti karakter dengan alasan bahwa karakter selalu terkait
dengan diri dan terus “ditampilkan” dalam interaksi di luar diri. Karakter orang
beragama perlu dididik dan dibentuk karakternya menjadi moderat. Oleh sebab itu,
karakter moderat perlu dibentuk bagi masyarakat Indonesia melalui dunia pendidikan.

Karakter moderat mengacu pada sikap mengambil jalan tengah, seimbang dan
inklusif dalam praktik agama serta interaksi dengan sesama. Karakter ini melibatkan
perbedaan, penghargaan terhadap keyakinan orang lain, dan sikap terbuka terhadap
ide-ide yang beragama. Karakter moderat merupakan internalisasi sikap memahami
serta menerapkan nilai-nilai moderasi dalam menghargai keragaman dan mendorong
perilaku yang menghormati martabat manusia serta kesetaraan di antara sesama
manusia. Karakter moderat memang tidak ada dalam 18 nilai pendidikan karakter,

1 Anita Sartika and Wahyu Hidayat, “Intoleransi Beragama Di Media Sosial: Analisis Narasi Hoaks
Dan Interaksi Netizen,” Proceeding International Conference on Cultures & Languages (ICCL) 1, no. 1
(2020): 841.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 91



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023)

namun karakter moderat dapat dikategorikan sebagai sintesis dari 18 nilai pendidikan
karakter. Miftahuddin dalam Junaedi menyatakan bahwa dalam sejarah perjalanan
bangsa Indonesia, Islam awal memulai penyebaran ajarannya dengan damai. Junaedi
menyebutnya sebagai karakter Islam moderat.? Karakter ini lahir dari adanya
pemahaman dan implementasi serta internalisasi karakter religius, jujur, toleransi,
disiplin, kerja keras, kreatif, mandiri, demokratis, rasa ingin tahu, semangat kebangsaan,
cinta tanah air, menghargai prestasi, bersahabat/komunikatif, cinta damai, gemar
membaca, peduli lingkungan, peduli sosial, dan tanggung jawab melahirkan karakter
moderat.

Pendekatan yang akan dipakai adalah pendidikan interreligius sebagai jalan
untuk membentuk karakter moderat berbasis moderasi beragama. Pembahasan
mengenai interreligius memang sudah banyak dilakukan oleh penulis lainnya, seperti:
(1) Eko & Putranto dalam tulisan mereka tentang The Role of Intercultural Competence
and Local Wisdom in Building Intercultural and Inter-religious Tolerance.? Mereka
menemukan bahwa kearifan lokal yang ditemukan di lokasi penelitian mereka
dirancang untuk menjaga harmoni antara anggota desa daripada menyuarakan
perbedaan di antara identitas plural yang menghuni ranah publik yang sama. Dalam
penelitian ini, mereka belum secara langsung menyinggung interreligius dalam konteks
moderasi beragama. (2) Fathimah et.al, dalam penelitian mereka tentang Minahasa
Community Local Wisdom; Study of Social Construction of Inter-religious Harmony
menunjukkan bahwa harmoni di Minahasa dipengaruhi oleh filosofi torang samua
basudara, gaya hidup terbuka, dukungan pemerintah yang kuat, kewaspadaan terhadap
provokasi, dan sikap toleransi yang kuat. Faktor-faktor ini berkontribusi terhadap
pembentukan sistem kerja berdasarkan kerjasama saling menguntungkan, yang dikenal
sebagai budaya mapalus, yang melambangkan keberadaan masyarakat Minahasa dalam
berbagai aspek kehidupan sosial mereka.*

Kedua penelitian ini menyinggung tentang interreligius, meskipun demikian
pendekatan pendidikan interreligius dalam konteks moderasi beragama masih minim
digunakan untuk menyoroti situasi problematik seseuai topik penelitian. Peneliti
memilih pendekatan interreligius karena menyadari kontribusinya yang sangat
membantu dalam dunia pendidikan dan keagamaan. Banyak penelitian-penelitian
sebelumnya yang masih menggunakan pendekatan pendidikan agama tertentu, maka

2 Edi Junaedi, “Inilah Moderasi Beragama Perspektif Kemenag,” Harmoni 18, no. 2 (2019): 397,
10.32488/harmoni.v18i2.414.

3 Bherta Sri Eko and Hendar Putranto, “The Role of Intercultural Competence and Local Wisdom in
Building Intercultural and Inter-Religious Tolerance,” Journal of Intercultural Communication Research 48,
no. 4 (2019): 341-369, https://doi.org/10.1080/17475759.2019.1639535.

4 Siti Fathimabh et al., “Minahasa Community Local Wisdom; Study of Social Construction of Inter-
Religious Harmony,” in Proceedings of the Unima International Conference on Social Sciences and
Humanities (UNICSSH 2022) (Atlantis Press, 2023), 1731-1738, https://doi.org/10.2991/978-2-494069-
35-0_205.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 92



Pendidikan Interreligius Berbasis Moderasi Beragama

peneliti akan menggunakan perspektif yang berbeda yaitu pendekatan pendidikan
interreligius, sehingga membedakannya dengan penelitian-penelitian sebelumnya.

2. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
kepustakaan (library research). Dalam penelitian ini, peneliti melakukan aktivitas
seperti mengumpulkan, membaca, mencatat, dan mengolah data yang diperoleh dari
referensi yang relevan dengan topik penelitian, seperti buku dan artikel ilmiah yang
dianggap sebagai sumber yang sah.> Penelitian ini sepenuhnya didasarkan pada sumber-
sumber kepustakaan yang dapat dipercaya.® Bidang ilmu kepustakaan fokus pada data,
informasi, pendapat, pengetahuan, dan pemahaman, dengan tujuan utama untuk
mencapai pemahaman yang mendalam.” Dalam penelitian ini, makna-makna yang
terkandung dalam sumber-sumber data akan dieksplorasi dan dijelaskan sehingga dapat
ditemukan hasil terkait topik penelitian.

3. Hasil dan Pembahasan
Pendidikan Interreligius dalam Konteks Keberagaman Agama

Indonesia memiliki kekuatan akan keberagamannya, salah satunya keberagaman
agama yang memperkaya hidup. Faktanya bahwa tidak hanya ada satu agama,
melainkan banyak agama yang “menetap” di Indonesia.8 Masyarakat Indonesia terkenal
dengan masyarakat beragama yang berhak memperoleh pendidikan. Umumnya, jenis
pendidikan tentang keagamaan ialah pendidikan agama tertentu. Jika seseorang
beragama Kristen, dia mengikuti pendidikan agama Kristen. Tentu jenis pendidikan
semacam itu sebagian besar membahas agama sendiri, ada pun pembicaraan tentang
agama lain juga dibicarakan, tetapi dengan batasan tertentu dan tidak komprehensif.
Sedangkan, Indonesia mempunyai banyak agama yang perlu dikenal, diketahui, dan
disikapi lebih jelas lewat dunia pendidikan. Misalnya, secara religius hari ini di Inggris,
fokus pendidikannya adalah non denominasional, antar iman, dan pendidikan

5 Dewita Ramadani and Herdi, “Studi Kepustakaan Mengenai Kinerja Guru Bimbingan Dan
Konseling Dalam Perencanaan Program Bimbingan Dan Konseling Di Sekolah,” EDUKASI: Jurnal
Bimbingan Konseling 7, no. 1 (2021): 44.

6 A. Muri Yusuf, Metode Penelitian: Kuantitatif, Kualitatif, Dan Penelitian Gabungan (Jakarta:
Kencana, 2014), 334-335.

7 Thomas Mann, The Oxford Guide to Library Research, 4th ed. (Oxford: Oxford University Press,
2015), xix-xx.

8 Serdianus Serdianus and Tjendanawangi Saputra, “Preservasi Moderasi Beragama Di Indonesia
Melalui Pengamalan Konsep Keniscayaan Keberagaman,” in Penguatan Moderasi Beragama Dalam
Perspektif Pendidikan, Budaya, Dan Tradisi Agama-Agama Di Indonesia, ed. Deflit Dujerslam Lilo and
Yohanes Krismantyo Susanta (Yogyakarta: PT Kanisius, 2023), 190.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 93



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023)

interreligius.? Kehadiran pendidikan interreligius tentu relevan dengan konteks
Keindonesiaan yang terdapat diversitas agama.

Namun, kehadiran diversitas agama membuat beberapa orang melakukan sikap
intoleransi. Olaf H. Schumann mengemukakan bahwa intoleransi biasanya terjadi dari
mereka yang mengetahui agama dengan tidak utuh dan karena terfragmentasi sehingga
terburu-buru untuk emosional dan apologis.l® Keberadaan pendidikan interreligius
membantu dalam meningkatkan aspek toleransi lewat pembentukan karakter. Piter
Randan Bua’ berpendapat bahwa toleransi, yaitu perilaku menghargai mampu terwujud
ketika umat bersedia mendengar, bertukar pemikiran, memahami, dan mengenal agama
lain.11 Dalam hal ini, pendidikan interreligius memberi peluang kepada saja untuk
belajar berdialog dan berbagi kasih dengan mereka yang berbeda agama sehingga
mendorong terjadinya habituasi tentang tekad untuk bertoleransi.

Pendidikan interreligius mengindahkan perbedaan dan keberagaman sebagai
realitas kehidupan yang tidak dibuat untuk memisahkan individu dengan sesamanya.12
Pendidikan ini tidak hadir untuk menggantikan pendidikan agama pada umumnya, tidak
bertujuan untuk merancukan isi agama guna mengembangkan keyakinan atau paham
baru, melainkan berfungsi untuk menambal kekurangan yang ada dan memperkenalkan
keberagaman agama.!? Ini sekaligus mengindikasikan bahwa umat harus memahami
semua keberadaan agama sehingga tidak terjadi pemahaman yang keliru atau
menjustifikasi yang tidak benar.

Sarana pendidikan interreligius adalah bahasa dan komunikasi. Ini
menghubungkan interaksi sehingga mengikat perbedaan dan keberagaman. Keduanya
berisi relasi sosial yang turut serta membantu masyarakat beragama dalam berdialog.
Bagi Jiirgen Habermas, bahasa dan komunikasi mengandung tindakan komunikatif yang
berorientasi pada saling pengertian, bahwa seseorang memperlakukan agen lain sebagai
subjek yang dengannya terjalin hubungan intersubjektif yang bermakna.* Diri individu
didefenisikan sebagai subjek yang eksistensinya berkoneksi dengan subjek lainnya
secara altruis.

9 Brendan Carmody, “Interreligious Education and the Question of Truth,” in International
Handbooks of Religion and Education 4: International Handbook of Inter-Religious Education, ed. Kath
Engebretson et al. (London: Springer, 2010), 41.

10 Olaf H. Schumann, Menghadapi Tantangan, Memperjuangkan Kerukunan (Jakarta: BPK Gunung
Mulia, 2018), 59.

11 Piter Randan Bua’, “Mengenal, Memahami, Menghargai,” in Dialog 100: 100 Kisah Persahabatan
Lintas-Iman (Yogyakarta: Interfidei, 2014), 49.

12 Listia Suprobo, “Pancasila Dalam Pendidikan Agama,” SEMNASPA: Seminar Nasional Pendidikan
Dan Agama 1, no. 2 (2020): 42.

13 Zuyyina Candra Kirana, “Pendidikan Interreligius Berbasis Pancasila Sebagai Acuan Melawan
Stigma Menguatnya Radikalisme,” MOMENTUM: Jurnal Sosial dan Keagamaan 9, no. 1 (2020): 154.

14 Andrew Edgar, The Philosophy of Habermas (Chesham: Acumen, 2005), 138.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 94



Pendidikan Interreligius Berbasis Moderasi Beragama

Pendidikan interreligius adalah hasil dari tumbuhnya kesadaran bahwa hidup di
dunia ini berarti hidup antaragama.’> Dalam relasi di dunia sosial, individu mau tidak
mau akan berjumpa dengan yang lain (the others), mereka yang agamanya sama dan
berbeda. Seseorang memiliki satu keyakinan yang teguh dan dalam keyakinan itu dia
dengan rendah hati terbuka melihat keyakinan orang lain. Ini berarti, selain kita belajar
tentang agama sendiri, maka kita juga perlu belajar tentang eksistensi agama lain
supaya tidak terjadi praanggapan yang keliru. Belajar yang dimaksud, yaitu dialog lintas
agama yang membantu masing-masing pihak untuk memberi penerimaan, penghargaan,
pendengaran, dan persaudaraan. Marianne Moyaert menegaskan bahwa pembelajaran
antar agama atau belajar dari agama lain (interreligious learning) dapat mengatasi
prasangka atas agama lain, juga memupuk dan meningkatkan literasi antaragama, serta
mampu berhubungan lintas agama secara sensitif dan efektif.16 Satu sama lain
berinteraksi berdasarkan makna kehidupan religiusnya, menceritakan pengalaman
keagamaannya yang penuh makna, serta terdorong untuk membangun kerja sama.

Dalam pendidikan interreligius, seseorang akan mempelajari agama lain, tetapi
terkadang masalahnya adalah kurang nyaman, merasa terganggu, dan selebihnya
terdorong untuk mempertanyakan iman sendiri. Namun, Judith A. Berling, seorang yang
beragama Kristen, menolak alasan seperti itu. Dia menegaskan bahwa mempelajari
agama lain membawa Kekristenannya ke dalam kelegaan yang lebih tajam dan
menolongnya dalam memperhatikan dan memiliki apa yang sebelumnya diterima begitu
saja, ini sama seperti mempelajari bahasa lain memperdalam pemahamannya tentang
bahasa Inggris, serta mengenal orang lain berarti membantunya memahami diri
sendiri.l” Ketika seseorang belajar dari agama lain, akan meningkat kesadaran bahwa
ternyata perbedaan itu memang nyata dan unik sehingga perlu dihormati.

Pendidikan yang ideal adalah pendidikan yang fleksibel dan berada dalam
kondisi yang kontekstual karena pembelajaran tetap diperlukan oleh semua orang
(sepanjang hayat) dari segala jenis usia. Schumann mengatakan bahwa pendidikan
dibutuhkan karena mampu memberi pemahaman tentang ajaran agama dengan utuh,
selain itu pendidikan juga bersifat pembinaan kepada siapa saja sehingga dalam
kehidupan sehari-hari dapat menghidupkan toleransi dan pemikiran yang luas untuk
hidup yang damai.l® Begitu pula dengan pendidikan interreligius yang harus
diaplikasikan oleh semua umat, hal ini penting karena Indonesia adalah sekumpulan
umat yang beragama. Dengan kata lain, tidak hanya anak-anak di sekolah yang

15 Lucinda A. Nolan, “With Beating Hearts and Earnest Purpose: The Heritage of TheWomen
Delegates’ Speeches to TheWorld’s Parliament of Religions,” in International Handbooks of Religion and
Education 4: International Handbook of Inter-Religious Education, ed. Kath Engebretson et al. (London:
Springer, 2010), 179.

16 Marianne Moyaert, “On the Role of Ritual in Interfaith Education,” Religious Education 113, no. 1
(2018): 51.

17 Judith A. Berling, Understanding Other Religious Worlds: A Guide for Interreligious Education (New
York: Orbis Books, 2004), 3.

18 Schumann, Menghadapi Tantangan, Memperjuangkan Kerukunan.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 95



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023)

membutuhkan pendidikan interreligius, tetapi semua orang beragama, baik itu orang
tua, guru, dan seterusnya. Ketika semua umat memperoleh dan menyerap pendidikan
interreligius, timbul pengetahuan dan dorongan menumbuhkan karakter yang baik guna
berperilaku toleran.

Pendidikan interreligius merupakan peran yang dilakukan oleh tokoh agama,
para pendidik, para pekerja, orang tua, anak, para pemuda, orang dewasa, masyarakat
awam, dan secara umum orang beragama. Pendidikan interreligius meliputi ruang yang
diberlakukan di rumah, lembaga keagamaan, lembaga pendidikan, lembaga
pemerintahan, lingkungan masyarakat, dan di mana saja. Sebagai masyarakat Indonesia
yang beragama, ini juga berhubungan dengan waktu yang terus-menerus dilakukan
sebagai bentuk didikan yang tidak mudah dilupakan begitu saja. Setelah itu, salah satu
penerapan pendidikan interreligius adalah menekankan hakikat, signifikansi, dan
praktik moderasi beragama. Konsentrasi pendidikan interreligius mengarah pada
membina siapa saja dan diarahkan kepada cara hidup beragama yang benar, sekaligus
tepat. Pendidikan interreligius berfokus dalam pembentukan karakter moderat berbasis
moderasi beragama.

Moderasi Beragama: Hidup Religius dan Berkarakter Moderat

Upaya pemerintah melalui Kementerian Agama yang tetap konsentrasi dalam
menetapkan kebijakan tentang esensi dan eksistensi moderasi beragama merupakan hal
yang positif, tepat, dan relevan dengan konteks Indonesia. Moderasi beragama adalah
pola hidup dan pola pikir yang bersifat positif. Moderasi beragama menolong umat
untuk terbuka dalam menghargai perbedaan dan menjunjung tinggi persatuan.
Keberadaan moderasi beragama membuat para pemeluk agama untuk tidak bersikap
ekstrem, mencegah berbagai tindak kekerasan, dan menolak sifat egois.

Moderasi beragama adalah hakikat yang menolak kekerasan dan meluruskan
praktik beragama yang terhindar dari keekstreman.1® Di dalamnya ada keseimbangan
sikap beragama di antara mengamalkan perintah agama dan menghormati praktik
mereka yang berbeda agama.? Moderasi beragama membahas pemahaman tentang
kontribusi masing-masing agama dalam menyuarakan dan merealisasikan kerukunan,
dengan pengertian bahwa segala tindakan kekerasan perlu dihapus dan diganti dengan
kebaikan.

Terdapat empat indikator penting dalam moderasi beragama:2! Pertama,
komitmen Kkebangsaan, berkaitan dengan masyarakat Indonesia yang berjiwa
nasionalisme dan menerima dasar negara. Kedua, toleransi, yang berarti punya
pemahaman yang mendasar tentang agama sendiri, tetapi tidak bersikap fanatik

19 Kementerian Agama Republik Indonesia, Moderasi Beragama, ed. Tim Penyusun Kementerian
Agama RI (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementeria Agama RI, 2019).

20 Nazar Nurdin, Moderasi Beragama Di Mata Milenial (Semarang: CV Lawwana, 2021), 10.

21 Kementerian Agama Republik Indonesia, Moderasi Beragama.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 96



Pendidikan Interreligius Berbasis Moderasi Beragama

terhadap agama lain. Toleransi terhadap agama lain tidak membuat iman lemah,
melainkan menambah sukacita karena sudah memenuhi hukum kebajikan atau
melakukan kebaikan dari ajaran agama sendiri. Ketiga, anti-kekerasan, sikap yang
berarti mencintai kesejahteraan dan ketenteraman, serta menjauhi kemaksiatan.
Keempat, akomodatif terhadap kebudayaan lokal, artinya budaya-budaya dalam
Indonesia perlu diakomodasi dalam menerima kearifan yang ada. Praktik beragama
dapat “mengayomi” keberadaan kebudayaan lokal.

Moderasi beragama tidak sekadar berisi seruan semata, tetapi tindakan untuk
menciptakan kerukunan di antara semua warga Indonesia. Jika dilihat dalam sejarah
Indonesia, ternyata kerukunan antar umat beragama telah terjadi sejak dulu, yaitu relasi
antara umat Hindu dan Buddha.?? Dalam masa sekarang, kerukunan pun ada, tetapi
mempertahankannya ini yang perlu dilakukan terus-menerus melalui pengalaman
bersama.2? Dialog lintas agama dapat menciptakan pengalaman bersama. Syahrin
Harahap mengakui bahwa agama lahir dengan inti ajaran memanusiakan manusia dan
di dalamnya terdapat kegigihan dalam mempertahankan misi suci setiap agama, yaitu
komitmen kerukunan.24 Lebih lanjut, Harahap menegaskan bahwa dalam komitmen itu,
umat harus membangun cara beragama yang moderat dengan karakteristik internalnya
yang bijak tidak kaku, dan kewajiban beragama yang menghadirkan kebahagiaan dan
fitrah, sedangkan eksternalnya meliputi keadaan yang terbuka, lapang, dan akomodatif
dalam mengedepankan keharmonisan hidup.2> Di sisi lain, A. A. Yewangoe berpendapat
bahwa cara hidup yang rukun dengan menghindari stigmatisasi yang berlebihan
terhadap kehadiran agama lain.2¢ Dalam hal ini, moderasi beragama merupakan jalan
untuk meluruskan pemahaman dan karakter yang tidak tepat, serta mencegah
keretakan dalam setiap elemen keberagaman.

Agama lahir untuk kebaikan manusia dan tidak ada agama yang mengajarkan
kekerasan. Agama memandu umat untuk hidup religius. Artinya, cara seseorang
menghayati agama dan menerapkan praktik beragama merupakan bagian dari hidup
religius. Akan tetapi, hidup religius sangat berkaitan dengan kepribadian yang
berkarakter. Karakter adalah seperangkat nilai pribadi yang saling terkait yang biasanya
memandu perilaku karena ini adalah tentang siapa kita dan menjadi siapa kita, baik dan
buruk.2?” Thomas Lickona menegaskan bahwa karakter yang baik terdiri dari

22 Weinata Sairin, Victor L. Tanja, and Eka Darmaputera, “Berbagai Dimensi Kerukunan Hidup Umat
Beragama,” in Kerukunan Umat Beragama Pilar Utama Kerukunan Berbangsa: Butir-Butir Pemikiran, ed.
Weinata Sairin (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2006), 6.

23 Eka Darmaputera, “Bentuk Dan Dimensi Kerukunan Hidup Antarumat Beragama Di Indonesia,” in
Kerukunan Umat Beragama Pilar Utama Kerukunan Berbangsa: Butir-Butir Pemikiran, ed. Weinata Sairin
(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2006), 106.

24 Syahrin Harahap, Teologi Kerukunan (Jakarta: Prenada, 2011), 16-19.

25 Harahap, Teologi Kerukunan, 162.

26 A. A. Yewangoe, Agama Dan Kerukunan (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2015), 38.

27 James Arthur, Education with Character: The Moral Economy of Schooling (New York:
RoutledgeFalmer, 2003), 2.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 97



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023)

pengetahuan, keinginan, dan perbuatan akan hal yang baik, yang meliputi kebiasaan
dalam cara berpikir, hati, dan tindakan.28 Untuk hidup yang baik, orang perlu mengambil
bagian dalam memiliki karakter yang baik.

Mohamad Mustari berkata bahwa karakter yang baik dapat ditumbuhkan oleh
lima ranah pendidikan, yaitu keluarga, diri sendiri, pemerintah, sekolah, lingkungan, dan
masyarakat.2? Hidup yang moderat merupakan bagian dari karakter yang baik. Sikap
yang menoleransi, mengasihi, mencintai tanah air, memedulikan sesama, dan
demokratis merupakan ciri-ciri karakter moderat.3? Moderat berarti berupaya untuk
menentang kekerasan dan berperilaku tidak ekstrem sehingga ini termasuk karakter
yang baik, sekaligus mencerminkan karakter moderat dalam kehidupan beragama.
Pembentukan karakter moderat mesti dilakukan lewat penekanan mengenai moderasi
beragama. Dengan pendekatan interreligius, pembentukan karakter moderat dapat
dilakukan dengan mengacu pada empat pilar Indonesia dan nilai-nilai agama sebagai
sumber dan acuan utama moderasi beragama.3! Melalui empat pilar Indonesia, yaitu
Pancasila, Bhinneka Tunggal lka, UUD 1945, dan Negara Kesatuan Republik Indonesia,
masyarakat diajak untuk memahami dan menghormati keberagaman.

Menampilkan Karakter Moderat berdasarkan Empat Pilar Indonesia

Setiap negara pasti memiliki dasar yang menjadi patokan untuk bereksistensi.
Jika ada dasar, suatu negara tidak tampak begitu saja, tetapi beridentitas. Adanya dasar
membuat komitmen untuk bersatu dan berdiri teguh, serta menetapkan visi dan misi
yang berjalan. Indonesia mempunyai dasar yang jelas. Ini lazim disebut sebagai empat
pilar, yaitu Pancasila, UUD 1945 (Undang-Undang Dasar 1945), NKRI (Negara Kesatuan
Republik Indonesia), dan Bhinneka Tunggal Ika.

Sebagai pilar pertama dari empat pilar, Pancasila merupakan dasar Indonesia
yang tercermin melalui kehadiran lima sila. Di sisi lain, Pancasila merupakan pandangan
hidup Indonesia karena kelima sila menyatukan perbedaan dan menuntun hidup
masyarakat menjadi ideal.32 Orang beragama meyakini bahwa Pancasila merupakan
anugerah Tuhan untuknya. Tuhan mengaruniakan berkat bagi Indonesia melalui
kehadiran Pancasila yang menghubungkan semua keberagaman menjadi satu kesatuan

28 Thomas Lickona, Mendidik Untuk Membentuk Karakter (Jakarta: Bumi Aksara, 2012), 82.

29 Mohamad Mustari, Nilai Karakter: Refleksi Untuk Pendidikan Karakter (Yogyakarta: LaksBang
PRESSindo, 2011), xv.

30 Asror Baisuki and Ta'rif, “Penanaman Karakter Moderat Di Ma’had Aly Situbondo,” EDUKASI:
Jurnal Penelitian Pendidikan Agama dan Keagamaan 15, no. 3 (2017): 465.

31 Agus Muhammad and Sigit Muryono, Jalan Menuju Moderasi: Modul Penguatan Moderasi
Beragama Bagi Guru, ed. Anis Masykhur (Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian
Agama RI, 2021), 6-7, https://cendikia.kemenag.go.id/storage/uploads/file_path/file_28-09-
2021_6152764c19e9b.pdf.

32 C. S. T. Kansil and Christine S. T. Kansil, Empat Pilar Berbangsa Dan Bernegara (Jakarta: Rineka
Cipta, 2011), 27.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 98



Pendidikan Interreligius Berbasis Moderasi Beragama

yang terikat dalam NKRI.33 Tuhan memakai pikiran manusia yang hebat untuk
menciptakan Pancasila guna mendamaikan keberlangsungan hidup di dalam Indonesia.

Sedari masa anak-kanak hingga tua, masyarakat dididik untuk tidak hanya
menghafal lima sila tersebut, tetapi juga memahami dengan sungguh-sungguh, terlebih
diwujudkan dalam kehidupan sehari-hari. Makna dan edukasi yang ditekankan dalam
lima sila adalah kehidupan masyarakat yang percaya akan eksistensi Tuhan Yang Maha
Esa, menjunjung tinggi nilai kemanusiaan yang berkeadilan dan berkeadaban,
mengeratkan nilai persatuan, mempunyai hikmat kebijaksanaan (demokrasi), dan
merealisasikan keadilan sosial untuk sesama. Dari lima sila inilah, masyarakat benar-
benar mempresentasikan karakternya moderat. Mereka yang berkarakter moderat
adalah mereka yang menghidupi kelima sila Pancasila.

Pilar kedua adalah UUD 1945 sebagai konstitusi Indonesia yang menjadi hukum
dasar tertinggi dalam negara menyelenggarakan kehidupannya.34 UUD 1945 merupakan
pedoman dan pegangan Indonesia dalam mengorganisasi penduduk dan berbagai
bidang kehidupan. Ini berisi ketetapan tentang negara dan pemerintahan, serta
peraturan dan kebijakan yang perlu diketahui dan dilakukan oleh warga negara. Dalam
UUD 1945 terdapat penegasan untuk menjaga kerukunan, persatuan, dan ketertiban
yang membantu dalam membentuk karakter moderat. Di samping itu, kehidupan
beragama yang damai dikontrol oleh esensi UUD 1945.

Dalam UUD 1945 pasal 1 ayat 1 terdapat isi tentang Indonesia sebagai negara
kesatuan yang berbentuk Republik sehingga secara eksplisit pilar ketiga adalah NKRI
(Negara Kesatuan Republik Indonesia) yang menegaskan identitas dan eksistensi
Indonesia di tengah-tengah dunia. Indonesia yang kaya akan keanekaragaman
merupakan negara yang bersatu dan berkedaulatan rakyat. Ini adalah bentuk negara
yang teridentifikasi sebagai negara kesatuan. Kegiatan yang menjunjung tinggi nilai
persatuan adalah karakteristik moderasi beragama. Dengan kata lain, orang-orang
beragama perlu memahami bahwa hidup dalam wilayah NKRI merupakan hidup dalam
kesatuan dan ini lah gambaran dari pribadi yang berkarakter moderat.

Di dalam negara persatuan ini memang terdapat perbedaan dan
keanekaragaman, walaupun demikian kedua hal tersebut bukanlah penghalang. Kita
yang berbeda adalah kita yang bersatu. Ini lah ciri khas Indonesia, yaitu Bhinneka
Tunggal lka sebagai pilar keempat yang menjamin perlindungan keberagaman suku,
etnis, bahasa, dan agama.3> Kendati orang-orang memiliki perbedaan dalam beragama,
tetapi mereka tetap bersatu. Bukan agamanya yang mau disatukan, tetapi cara beragama
yang baik mau disatukan. Hidup dengan semboyan Bhinneka Tunggal Ika mencirikan

33 H. M. Taufiq Kiemas, Empat Pilar Kehidupan Berbangsa Dan Bernegara Sebagai Sumber Moralitas
Dan Hukum Nasional (Jakarta: Penerbit Universitas Trisakti, 2013), 51.

34 Sekretariat Jenderal MPR RIl, Empat Pilar Kehidupan Berbangsa Dan Bernegara (Jakarta:
Sekretariat Jenderal MPR RI, 2012), 109.

35 Kiemas, Empat Pilar Kehidupan Berbangsa Dan Bernegara Sebagai Sumber Moralitas Dan Hukum
Nasional.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 99



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023)

umat yang menghargai perbedaan keyakinan, seperti menghormati hari raya agama lain
dengan penuh kebahagiaan sembari mempererat persahabatan.3¢ Ini menyatukan dan
mengikat setiap umat yang berbeda agama di dalam negara Indonesia. Dengan
demikian, keempat pilar tersebut memperkuat karakter yang moderat sebagaimana
agama juga mengandung nilai-nilai untuk menampakkan karakter moderat dalam
kehidupan.

Menampakkan Karakter Moderat berlandaskan Nilai-nilai Agama

Agama amat melekat dengan Indonesia karena Indonesia lahir dari penduduk
yang beragama. Penduduk di Indonesia menganut suatu agama merupakan suatu
kewajiban. Dalam kewajiban itu pula, individu merealisasikan praktik beragama yang
merupakan suatu tanggung jawab. Praktik beragama mengandung pembahasan tentang
ajaran etis dan moral yang bernilai. Artinya, terkandung kekayaan akan nilai-nilai dalam
setiap agama.

Agama terkadang dianggap sebagai biang kerok adanya konflik, tetapi faktanya
natur agama menyajikan nilai-nilai kebajikan dalam hidup manusia. Agama tidak
berbahaya, melainkan dapat dipercaya. Agama memberi banyak “manfaat” berjangka
panjang yang amat bermakna, salah satunya mengusahakan kedamaian. Keith Ward
melihat bahwa agama yang mengakomodasi kebaikan hidup manusia karena agama
merupakan salah satu kekuatan yang paling positif.3?” Kemudian, Sumanto Al Qurtuby
memahami agama sebagai “sumber makna” dan kebijaksanaan yang mengarah pada
tindakan kemanusiaan, serta menyadari bahwa agama mengandung keyakinan akan
“Realitas yang fundamental” sebagai kekuatan penggerak upaya kemanusiaan yang
beraksi.38 Di samping itu, Christian Smith menyebut keberadaan agama membantu
manusia mewujudkan kebaikan, menghindarkan diri dari keburukan, dan memotivasi
untuk melakukan praktik keagamaan, seperti pencarian untuk memperoleh akses,
berkomunikasi atau meluruskan diri dengan kekuatan Tuhan.3? Oleh sebab itu, agama
berisi nilai-nilai yang “menguntungkan” kehidupan manusia.

Orang-orang dapat belajar untuk mempraktikkan nilai-nilai agama yang bersifat
etis dan moral dalam kehidupan sehari-hari karena ini mengidentifikasi pendirian
mereka yang berkarakter moderat. Ketika orang melakukannya, dia sama sekali tidak
berpindah keyakinan atau menggoyahkan iman sendiri, malahan menambah
keseriusannya untuk menjalankan ajaran agama sendiri, memperkuat ketaatannya
dalam menghormati perintah Tuhan dan mempertegas eksistensinya sebagai manusia

36 Amalia Nanda lhsana, “Bhinneka Tunggal Ika Ala Kami,” in Dialog 100: 100 Kisah Persahabatan
Lintas-Iman (Yogyakarta: Interfidei, 2014), 30.

37 Keith Ward, Benarkah Agama Berbahaya? (Yogyakarta: Kanisius, 2009), 270.

38 Sumanto Al Qurtuby, Dialog Agama Dan Peradaban (Semarang: eLSA Press, 2016), 124.

39 Christian Smith, Religion: What It Is, How It Works, and Why It Matters (Princeton: Princeton
University Press, 2017), 68.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 100



Pendidikan Interreligius Berbasis Moderasi Beragama

autentik. Semua ajaran agama berkolaborasi untuk saling melengkapi, menyokong, dan
memberi dukungan sehingga kemaslahatan berumur panjang.

Setiap agama memiliki nilai-nilai yang baik untuk manusia. Dalam agama Buddha,
dasar untuk pengembangan moral dan spiritual lebih lanjut adalah kegiatan etis utama
dalam memberi atau kemurahan hati (Da'na). Agama Hindu di Bali mempunyai nilai
Ngayah yang memperkuat persaudaraan dalam hal saling menolong sebagaimana
berhubungan dengan ajaran Tri Hita Karana. Agama Kristen dan Katolik menekankan
didikan tentang kehidupan yang penuh kesopanan (Roma 13:13). Agama Islam
menjunjung tinggi nilai toleransi yang menjadi suatu keharusan.#? Ajaran Wu-Chang ada
di dalam agama Khonghucu yang terdiri dari cinta kasih (Ren), keadilan (Yi), kesusilaan
(Li), kebijaksanaan (Zhi), dan dapat dipercaya (Xin).*! Tentu saja nilai-nilai itu
merupakan salah satu dari sekian banyaknya nilai yang terkandung dalam ajaran
agama-agama di Indonesia. Selain keenam agama resmi, terdapat banyak aliran
kepercayaan lokal sehingga para penganut agama resmi perlu menghargai keberadaan
mereka sembari mengenal dan memahami nilai-nilai kearifan lokal, suku, dan budaya di
Indonesia.

Untuk mengenal dan memahami lebih dekat, dibutuhkan dialog antar agama yang
menjembatani semua agama. Dialog antar agama mencerminkan aplikasi dari karakter
moderat yang bersedia untuk bertoleransi dan berbagi. Schumann berkata bahwa
seseorang yang bertanya kepada sesamanya tentang keyakinan mereka yang berbeda,
maka dia seyogianya telah mengambil langkah pertama dalam berdialog.#2 Dengan
bertanya semacam itu menandakan bahwa hadir kepedulian yang dibingkai dengan rasa
ingin tahu sehingga terdorong untuk merespons dan menyambut kehadiran yang lain
(the others). Namun, belum mendalam jikalau dialog dibatasi hanya pada tataran dengan
tujuan berbicara. Kata dialog benar-benar disebut dialog apabila itu mengandung suatu
relasi yang membangun dan bermakna antara mereka yang berdialog dan implikasinya
bagi masyarakat. Martin L. Sinaga berpendapat bahwa dialog itu bermakna karena
terdapat proses produktif yang merujuk pada ajakan dari agama-agama untuk saling
bekerja sama, seperti memperkaya satu sama lain dan menghadirkan solidaritas.43 Oleh
sebab itu, dialog membawa semua agama untuk berjumpa dan bersekutu dengan
kehangatan, mencapai soliditas, tanpa bermaksud untuk saling mencari kekurangan
agama lain.

40 Umarwan Sutopo, “Toleransi Beragama (Toleransi Masyarakat Muslim Dan Budha Di Dusun
Sodong Perspektif Islam),” Al-Syakhsiyyah: Journal of Law & Family Studies 3, no. 2 (2021): 59.

41 Taufiq Nur Kasyfurrahman, Alwi Ghiyaz Azhari, and Eros Samudera Hekmatiyar, “Tapak Tilas
Agama Khonghucu Di Indonesia Dan Korelasi Ajaran Wu-Chang Dalam Menjaga Integrasi Nasional,” Al-
Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama 15, no. 1 (2020): 147.

42 QOlaf H. Schumann, Dialog Antarumat Beragama: Membuka Babak Baru Dalam Hubungan
Antarumat Beragama (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2008), 91.

43 Martin L. Sinaga, Beriman Dalam Dialog: Esai-Esai Tentang Tuhan Dan Agama (Jakarta: BPK
Gunung Mulia, 2018), 85.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 101



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023)

Dialog tidak hanya membuat agama-agama saling terhubung, tetapi juga
memberikan pengertian satu sama lain. Lebih menariknya, semua penganut agama tidak
hanya mendengar, tetapi juga bertindak. Tindakan ini termanifestasi dalam wujud
berbagi pengalaman, kesaksian, dan makna kehidupan. Menurut Alon Goshen-Gottstein,
apa yang penting disebarkan adalah berbagi kebijaksanaan (sharing wisdom) sebagai
inti dari dialog antar agama yang transformatif, karena berbagi kebijaksanaan meliputi
gagasan, pertumbuhan pengertian, dan panggilan untuk bertindak.# Agama mencirikan
dirinya sebagai hal yang bertindak dan tindakan itu terarah pada karakter yang
setiakawan dan tidak melakukan kekerasan.#> Inilah gambaran hidup yang
mengupayakan moderasi beragama demi terwujudnya kedamaian, seperti satu sama
lain saling memberi ucapan selamat hari raya dan hidup bertetangga.

Tuhan memberikan anugerah kepada manusia berupa kebijaksanaan untuk
hidup. Dengan kebijaksanaan, manusia mengetahui apa yang benar untuk dilakukan dan
tidak melakukan apa yang jahat. Kebijaksanaan membuat manusia terdorong untuk
berbuat baik. Oleh sebab itu, kebijaksanaan tidak baik hanya untuk diri manusia itu
sendiri, melainkan turut dibagi. Miroslav Volf menegaskan bahwa kebijaksanaan dari
Tuhan yang Esa adalah kebijaksanaan untuk seluruh umat manusia, bukan hanya
sebagian saja sehingga itu harus dibagikan kepada semua orang.#¢ Artinya, berbagi
kebijaksanaan adalah pokok utama yang bersifat altruis, khususnya dalam sudut
pandang Kekristenan. Semua hubungan meliputi relasi manusia dan sesama yang tidak
pelit untuk membagikan hikmat dan pengetahuan. Ini adalah bagian dari upaya
menerapkan kasih dalam kehidupan. Yesus Kristus memberikan teladan tentang
bagaimana Dia membagikan kebijaksanaan kepada mereka yang membutuhkan.
Teladan Yesus Kristus itu mempunyai makna bahwa berbagi kebijaksanaan mampu
mengubah pendirian dan mengembangkan karakter seseorang.

Berbagi kebijaksanaan menggambarkan wujud pendidikan yang bermakna.
Maknanya terjadi ketika satu sama lain diberi didikan dan perhatian dengan
membagikan kebijaksanaannya (Amsal 8:33). Seorang guru yang bijaksana adalah
mendidik karakter murid-muridnya supaya disiplin. Seorang ayah dan ibu menurunkan
kebijaksanaannya lewat habituasi karakter yang sopan kepada anak-anaknya. Seorang
menegur sesamanya dengan kasih supaya dia mengetahui yang baik untuk dilakukan.
Seorang laki-laki mengetahui bahwa dirinya salah sehingga mengupayakan dirinya
untuk meminta maaf kepada seorang perempuan. Di samping itu, tokoh agama terus-
menerus menyerukan kerukunan di antara umat dengan kesadaran bahwa kekerasan
itu perlu dihapus, serta mengajarkan pola hidup yang tidak ekstrem dalam beragama.

4 Alon Goshen-Gottstein, “Sharing Wisdom,” in Sharing Wisdom: Benefits and Boundaries of
Interreligious Learning, ed. Alon Goshen-Gottstein (Lanham: Lexington Books, 2017), xiii.

45 Hagen Berndt, Agama Yang Bertindak: Kesaksian Hidup Dari Berbagai Tradisi (Yogyakarta:
Kanisius, 2006), 18-22.

4 Miroslav Volf, “A Christian Perspective,” in Sharing Wisdom: Benefits and Boundaries of
Interreligious Learning, ed. Alon Goshen-Gottstein (Lanham: Lexington Books, 2017), 5.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 102



Pendidikan Interreligius Berbasis Moderasi Beragama

Semua agama memiliki banyak kebijaksanaannya masing-masing yang dapat
dibagikan kepada semua orang. Akan tetapi, berbagi kebijaksanaan bukan berarti
“memaksakan” iman sendiri untuk dimiliki orang lain. Lebih dari itu, berbagi
kebijaksanaan berguna untuk mencerahkan cakrawala manusia dalam melihat
perbedaan dan persamaan semua agama. Dalam arti, perbedaan yang ada dipakai untuk
saling melengkapi dan menghargai, sedangkan persamaan yang ada dipakai untuk
memperkaya praktis kehidupan. Salah satu tokoh yang belajar kehidupan agama lain
adalah Mahatma Gandhi (beragama Hindu) yang mencontoh sikap Yesus Kristus. Oleh
sebab itu, berbagi kebijaksanaan yang diterima dari tokoh agama, tempat keagamaan,
dan dari mana saja mampu memperkaya kualitas diri untuk berkarakter moderat
sehingga menumbuhkan kebiasaan positif.

4. Kesimpulan

Pendidikan interreligius hadir untuk memberi edukasi tentang keberagaman
agama yang seyogianya harus dihargai, melibatkan semua agama untuk sama-sama
berdialog, sekaligus membentuk karakter moderat dalam diri umat sebagai bentuk
menyikapi keberadaan agama lain secara positif. Keuntungan seseorang berkarakter
moderat adalah dia memiliki karakter yang baik dan membawa kebaikan di sekitarnya.
Tidak ada kerugian jika berkarakter moderat. Cara membentuk karakter moderat adalah
dengan berpatokan dari prinsip empat pilar Indonesia dan nilai-nilai agama. Kedua
prinsip ini memimpin seseorang untuk menyadari dan mengamalkan tujuannya yang
benar sebagai warga negara dan penganut suatu agama. Orang yang berkarakter
moderat membuat keadaan tentang kerukunan jadi hidup dengan konstan dan
menghilangkan kekerasan dalam bentuk apa pun di tengah-tengah kehidupan, baik itu
di media sosial maupun di dunia nyata.

Perihal membentuk karakter moderat adalah tugas dan tanggung jawab semua
masyarakat Indonesia. Walaupun berbeda agama, umat dapat hidup bersama-sama dan
selalu sama-sama sebagai manusia yang sejati. Masyarakat perlu berkomitmen untuk
menjadi penggerak moderasi beragama dan pemilik karakter moderat. Kehidupan
dikatakan indah apabila kehidupan itu diwarnai dengan kerukunan yang penuh damai,
tanpa ada kebencian, perpecahan, permusuhan. Wajah Indonesia yang cerah adalah
hidup dalam pergerakan yang menyukai kebersamaan yang dilandasi oleh persatuan,
serta diikuti dengan keharmonisan.

Referensi

Arthur, James. Education with Character: The Moral Economy of Schooling. New York:
RoutledgeFalmer, 2003.

Baisuki, Asror, and Ta’rif. “Penanaman Karakter Moderat Di Ma’had Aly Situbondo.”
EDUKASI: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama dan Keagamaan 15, no. 3 (2017).

Berling, Judith A. Understanding Other Religious Worlds: A Guide for Interreligious

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 103



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023)

Education. New York: Orbis Books, 2004.

Berndt, Hagen. Agama Yang Bertindak: Kesaksian Hidup Dari Berbagai Tradisi.
Yogyakarta: Kanisius, 2006.

Bua’, Piter Randan. “Mengenal, Memahami, Menghargai.” In Dialog 100: 100 Kisah
Persahabatan Lintas-Iman. Yogyakarta: Interfidei, 2014.

Carmody, Brendan. “Interreligious Education and the Question of Truth.” In
International Handbooks of Religion and Education 4: International Handbook of
Inter-Religious Education, edited by Kath Engebretson, Marian de Souza, Gloria
Durka, and Liam Gearon. London: Springer, 2010.

Darmaputera, Eka. “Bentuk Dan Dimensi Kerukunan Hidup Antarumat Beragama Di
Indonesia.” In Kerukunan Umat Beragama Pilar Utama Kerukunan Berbangsa: Butir-
Butir Pemikiran, edited by Weinata Sairin. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2006.

Edgar, Andrew. The Philosophy of Habermas. Chesham: Acumen, 2005.

Eko, Bherta Sri, and Hendar Putranto. “The Role of Intercultural Competence and Local
Wisdom in Building Intercultural and Inter-Religious Tolerance.” Journal of
Intercultural Communication Research 48, no. 4 (2019): 341-369.
https://doi.org/10.1080/17475759.2019.1639535.

Fathimah, Siti, Ferdinand Kerebungu, Sangputri Sidik, and I Wayan Gede Suarjana.
“Minahasa Community Local Wisdom; Study of Social Construction of Inter-
Religious Harmony.” In Proceedings of the Unima International Conference on Social
Sciences and Humanities (UNICSSH 2022), 1731-1738. Atlantis Press, 2023.
https://doi.org/10.2991/978-2-494069-35-0_205.

Goshen-Gottstein, Alon. “Sharing Wisdom.” In Sharing Wisdom: Benefits and Boundaries
of Interreligious Learning, edited by Alon Goshen-Gottstein. Lanham: Lexington
Books, 2017.

Harahap, Syahrin. Teologi Kerukunan. Jakarta: Prenada, 2011.

Ihsana, Amalia Nanda. “Bhinneka Tunggal lka Ala Kami.” In Dialog 100: 100 Kisah
Persahabatan Lintas-Iman. Yogyakarta: Interfidei, 2014.

Junaedi, Edi. “Inilah Moderasi Beragama Perspektif Kemenag.” Harmoni 18, no. 2 (2019):
182-186.10.32488 /harmoni.v18i2.414.

Kansil, C. S. T., and Christine S. T. Kansil. Empat Pilar Berbangsa Dan Bernegara. Jakarta:
Rineka Cipta, 2011.

Kasyfurrahman, Taufiq Nur, Alwi Ghiyaz Azhari, and Eros Samudera Hekmatiyar. “Tapak
Tilas Agama Khonghucu Di Indonesia Dan Korelasi Ajaran Wu-Chang Dalam
Menjaga Integrasi Nasional.” Al-Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama 15, no. 1 (2020):
145-162.

Kementerian Agama Republik Indonesia. Moderasi Beragama. Edited by Tim Penyusun
Kementerian Agama RI. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementeria Agama RI,
20109.

Kiemas, H. M. Taufiq. Empat Pilar Kehidupan Berbangsa Dan Bernegara Sebagai Sumber

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 104



Pendidikan Interreligius Berbasis Moderasi Beragama

Moralitas Dan Hukum Nasional. Jakarta: Penerbit Universitas Trisakti, 2013.

Kirana, Zuyyina Candra. “Pendidikan Interreligius Berbasis Pancasila Sebagai Acuan
Melawan Stigma Menguatnya Radikalisme.” MOMENTUM: Jurnal Sosial dan
Keagamaan 9, no. 1 (2020).

Lickona, Thomas. Mendidik Untuk Membentuk Karakter. Jakarta: Bumi Aksara, 2012.

Mann, Thomas. The Oxford Guide to Library Research. 4th ed. Oxford: Oxford University
Press, 2015.

Moyaert, Marianne. “On the Role of Ritual in Interfaith Education.” Religious Education
113, no. 1 (2018): 49-60.

Muhammad, Agus, and Sigit Muryono. Jalan Menuju Moderasi: Modul Penguatan
Moderasi Beragama Bagi Guru. Edited by Anis Masykhur. Jakarta: Direktorat
Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama R], 2021.
https://cendikia.kemenag.go.id/storage/uploads/file_path/file_28-09-
2021_6152764c19e9b.pdf.

Mustari, Mohamad. Nilai Karakter: Refleksi Untuk Pendidikan Karakter. Yogyakarta:
LaksBang PRESSindo, 2011.

Nolan, Lucinda A. “With Beating Hearts and Earnest Purpose: The Heritage of
TheWomen Delegates’ Speeches to TheWorld’s Parliament of Religions.” In
International Handbooks of Religion and Education 4: International Handbook of
Inter-Religious Education, edited by Kath Engebretson, Marian de Souza, Gloria
Durka, and Liam Gearon. London: Springer, 2010.

Nurdin, Nazar. Moderasi Beragama Di Mata Milenial. Semarang: CV Lawwana, 2021.

Qurtuby, Sumanto Al. Dialog Agama Dan Peradaban. Semarang: eLSA Press, 2016.

Ramadani, Dewita, and Herdi. “Studi Kepustakaan Mengenai Kinerja Guru Bimbingan
Dan Konseling Dalam Perencanaan Program Bimbingan Dan Konseling Di Sekolah.”
EDUKASI: Jurnal Bimbingan Konseling 7, no. 1 (2021): 42-52.

Sairin, Weinata, Victor [. Tanja, and Eka Darmaputera. “Berbagai Dimensi Kerukunan
Hidup Umat Beragama.” In Kerukunan Umat Beragama Pilar Utama Kerukunan
Berbangsa: Butir-Butir Pemikiran, edited by Weinata Sairin. Jakarta: BPK Gunung
Mulia, 2006.

Sartika, Anita, and Wahyu Hidayat. “Intoleransi Beragama Di Media Sosial: Analisis
Narasi Hoaks Dan Interaksi Netizen.” Proceeding International Conference on
Cultures & Languages (ICCL) 1,n0.1 (2020): 840-863.

Schumann, Olaf H. Dialog Antarumat Beragama: Membuka Babak Baru Dalam Hubungan
Antarumat Beragama. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2008.

———. Menghadapi Tantangan, Memperjuangkan Kerukunan. Jakarta: BPK Gunung
Mulia, 2018.

Sekretariat Jenderal MPR RI. Empat Pilar Kehidupan Berbangsa Dan Bernegara. Jakarta:
Sekretariat Jenderal MPR RI, 2012.

Serdianus, Serdianus, and Tjendanawangi Saputra. “Preservasi Moderasi Beragama Di

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 105



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023)

Indonesia Melalui Pengamalan Konsep Keniscayaan Keberagaman.” In Penguatan
Moderasi Beragama Dalam Perspektif Pendidikan, Budaya, Dan Tradisi Agama-
Agama Di Indonesia, edited by Deflit Dujerslam Lilo and Yohanes Krismantyo
Susanta, 189-211. Yogyakarta: PT Kanisius, 2023.

Sinaga, Martin L. Beriman Dalam Dialog: Esai-Esai Tentang Tuhan Dan Agama. Jakarta:
BPK Gunung Mulia, 2018.

Smith, Christian. Religion: What It Is, How It Works, and Why It Matters. Princeton:
Princeton University Press, 2017.

Suprobo, Listia. “Pancasila Dalam Pendidikan Agama.” SEMNASPA: Seminar Nasional
Pendidikan Dan Agama 1, no. 2 (2020).

Sutopo, Umarwan. “Toleransi Beragama (Toleransi Masyarakat Muslim Dan Budha Di
Dusun Sodong Perspektif Islam).” Al-Syakhsiyyah: Journal of Law & Family Studies 3,
no. 2 (2021): 48-82.

Volf, Miroslav. “A Christian Perspective.” In Sharing Wisdom: Benefits and Boundaries of
Interreligious Learning, edited by Alon Goshen-Gottstein. Lanham: Lexington Books,
2017.

Ward, Keith. Benarkah Agama Berbahaya? Yogyakarta: Kanisius, 2009.

Yewangoe, A. A. Agama Dan Kerukunan. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2015.

Yusuf, A. Muri. Metode Penelitian: Kuantitatif, Kualitatif, Dan Penelitian Gabungan.
Jakarta: Kencana, 2014.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 106



