MELQO: Jurnal Studi Agama-agama

ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online)
Volume 3, No 2, Desember 2023; (107-127) Awvailable at: https.//melo.iakn-toraja.ac.id

MEWUJUDKAN MODERASI BERAGAMA DI TENGAH MASYARAKAT
MULTIKULTURAL BERDASARKAN HOSPITALITAS KRISTEN DALAM
YOHANES 4:1-30

Setblon Tembang
Institut Agama Kristen Negeri Toraja
setblontembang02@gmail.com

Abstract: This research is motivated by the rise of extreme religious attitudes and
practices, which have an impact on the many conflicts between religious believers in
multicultural societies. In response to this, efforts are needed to prevent conflict between
religious communities by living a moderate lifestyle. Religious moderation is a balanced
perspective, attitude, and religious practice. This research was conducted using a
literature-based descriptive method. This research aims to offer efforts to realize religious
moderation in a multicultural society based on Christian hospitality in John 4:1-30. The
results of this research show that Jesus showed an example of practicing hospitality in
realizing a moderate attitude in religion amidst the socio-religious disruption of Jews and
Samaritans through dialogue. Jesus attempted reconciliation in the midst of the tense
conflict between the Jews and Samaritans. This is a form of hospitality that reflects a
moderate attitude in religion: enemies who become friends. Christian hospitality within the
framework of religious moderation seeks to deny excessive fanaticism that leads to
fundamentalism and radicalism but embraces differences and builds friendship. This is an
important pillar in building unity and integrity in a multicultural society.

Keywords: christian hospitality, religious moderation, multiculturalism, john 4:1-30

Abstrak: Penelitian ini dilatarbelakangi oleh maraknya sikap dan praktek beragama
yang ekstrim yang berdampak pada banyaknya konflik antar pemeluk agama dalam
masyarakat multikultural. Merespon hal itu, dibutuhkan upaya untuk mencegah konflik
antar umat beragama dengan cara hidup moderat. Moderasi beragama merupakan cara
pandang, sikap dan praktek beragama yang seimbang. Penelitian ini dilakukan dengan
menggunakan metode deskriptif berbasis literatur. Penelitian ini bertujuan untuk
menawarkan upaya mewujudkan moderasi beragama di tengah masyarakat
multikultural berdasarkan hospitalitas Kristiani dalam Yohanes 4:1-30. Adapun hasil
penelitian ini yaitu Yesus menunjukkan keteladanan dalam mempraktekkan hospitalitas
dalam mewujudkan sikap moderat dalam beragama di tengah disrupsi sosial-religi
orang Yahudi dan Samaria melalui dialog. Yesus berupaya melakukan sebuah
rekonsiliasi di tengah ketegangan konflik antara orang Yahudi-Samaria. Inilah bentuk
hospitalitas yang merefleksikan sikap moderat dalam beragama, musuh yang menjadi
sahabat. Hospitalitas Kristiani dalam bingkai moderasi beragama berupaya menafikkan
fanatisme berlebih yang mengarah pada fundamentalisme dan radikalisme, tetapi
merangkul perbedaan dan membangun persahabatan. Hal inilah yang menjadi pilar
penting dalam membangun persatuan dan kesatuan di tengah masyarakat multikultural.

Kata Kunci: hospitalitas kristiani, moderasi beragama, multikultural, yohanes 4:1-3

Article

. ) Received: 10-08- 2023  Revised: 18-11-2023  Accepted: 18-11-2023
History:

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 107


mailto:setblontembang02@gmail.com

MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023)

1. Pendahuluan

Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) adalah bangsa yang besar yang
terdiri dari berbagai suku, agama, ras, budaya, adat istiadat, bahasa dan latar belakang
sosial yang berbeda-beda serta memiliki banyak pulau. Perbedaan ini dipersatukan dalam
suatu semboyan “Bhinneka tunggal lka” yang bermakna Indonesia adalah negara
multikultural tetapi tetap satu dalam bingkai Negara Kesatuan Republik Indonesia
(NKRI). Yudi Hendrilia mengatakan, “Multikulturalisme dalam konteks Indonesia adalah
anugerah Allah yang harus dirawat, dipelihara dan dikembangkan bukan untuk diacak-
acak.”? Sehingga multikulturalisme yang ada harus dijaga dengan baik sebagai sebuah
anugerah dari Tuhan. Selain dari multikulturalisme, kekayaan Indonesia juga yaitu
multireligius. Kehidupan beragama dalam multireligius juga perlu dijaga dan dirawat
dengan baik. Hal ini karena pemeluk agama mempunyai potensi dalam mengacak-acak
persatuan dan kesatuan, bahkan dapat memutus ikatan tali persaudaraan.?2 Perbedaan
paham keagamaan sendiri kadang kala menyebabkan disintegrasi yang berujung pada
perilaku intoleran dan berpotensi menghasilkan konflik horizontal yang dapat memecah
belah kemajemukan bangsa Indonesia. Maka, perbedaan agama harus terus dijaga dengan
baik, guna menciptakan masyarakat multikultural yang aman dan damai.

Akan tetapi dewasa ini, kemajemukan Indonesia terancam dengan menjamurnya
sikap dan praktek beragama yang berlebihan atau ekstrim. Hal ini ditandai dengan
berkembangnya kelompok ekstrim kiri dan kanan yang memunculkan sikap intoleran
dalam kehidupan beragama. Ada berbagai contoh kasus intoleran yang merusak
keragaman di Indonesia misalnya konflik Poso yang berawal dari konflik individu yang
merembes ke level agama.3 Selain itu, pada 19 Januari 1999 terjadi konflik agama di
Ambon,* pada 13 Oktober 2015 terjadi pembakaran gereja di Aceh Singkil, pada 17 Juli
2015 terjadi kekerasan di Tolikara, dan pada 06 Desember 2016 terjadi pembubaran
ibadah pra Natal di Bandung.> Menurut catatan Setara Institute, selama kurun waktu
tahun 2011 ada 244 peristiwa pelanggaran kebebasan beragama yang menyebar di 17
wilayah pemantauan dan wilayah di luar pemantauan, di mana terdapat 5 provinsi yang
memiliki kategori tinggi yaitu 57 kasus di Jawa Barat, 45 kasus di Sulawesi Selatan, 31
kasus di Jawa Timur, 24 kasus di Sumatera Utara, dan 12 kasus di Banten.® Lebih lanjut

1 Yudi Hendrilia, Reni Triposa, and Gloria Gabriel Lumingas, “Menciptakan Kerukunan Umat
Beragama Dalam Masyarakat Majemuk Melalui Pemaknaan Kasih Berdasarkan Matius 5:43-44,”
Pneumatikos:  Jurnal  Teologi  Kependetaan 11, no. 1 (2020): 61-62, https://e-
journal.stapin.ac.id /index.php/pneumatikos/article /view/34.

2 Suryan A Jamrah, “Toleransi Antarumat Beragama : Perspektif Islam” (2015): 185.

3 Firdaus M Yunus, “Konflik Agama Di Indonesia Problem Dan Solusi Pemecahannya,” Substantia:
Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 16, no. 2 (2014): 222.

4 Jerry Indrawan and Ananda Tania Putri, “Analisis Konflik Ambon Menggunakan Penahapan
Konflik Simon Fisher,” Jurnal Kolaborasi Resolusi Konflik 4, no. 1 (2022): 16.

5 Buyung Syukron, “Agama Dalam Pusaran Konflik (Studi Analisis Resolusi Terhadap Munculnya
Kekerasan Sosial Berbasis Agama Di Indonesia),” Ri’ayah: Jurnal Sosial dan Keagamaan 2, no. 01 (2017): 7-
11.

6 Ibid., 7.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 108



Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Multikultural....

dari hasil riset Setara Institute, tahun 2020 merupakan tahun paling tinggi dalam indeks
pelanggaran kebebasan berkeyakinan di Indonesia.” Memperhatikan hal tersebut, konflik
atas nama agama sangat berdampak bagi disharmonisasi kehidupan umat beragama di
Indonesia. Maka sangat diperlukan sikap moderat sebagai perekat antara semangat
beragama dan komitmen berbangsa. Dalam konteks Indonesia, beragama pada
hakikatnya adalah ber-Indonesia dan ber-Indonesia pada hakikatnya adalah beragama.

Dalam upaya mencegah terjadinya konflik dalam masyarakat multikultural
khususnya konflik antar umat beragama, maka diperlukan peran umat beragama dalam
mewujudkan moderasi beragama. Moderasi beragama merupakan cara pandang, sikap
dan praktek beragama yang berimbang antara pengalaman beragama sendiri (eksklusif)
dan penghormatan pada praktek kehidupan beragama umat yang berbeda keyakinan
(inklusif).8 Moderasi beragama adalah sebuah solusi atas lahirnya sikap dan praktek
ekstrim dalam beragama yakni ekstrim kiri dan kanan. Moderasi beragama bertujuan
untuk mewujudkan kemaslahatan kehidupan umat beragama dan juga melahirkan
kehidupan berbangsa dan bernegara yang harmonis, damai, dan toleran.

Dalam implementasi moderasi beragama sangat penting untuk hidup dalam
hospitalitas. Hospitalitas merupakan bentuk keramahtamahan dalam masyarakat untuk
memberi akomodasi pada tamu serta perlindungan. Dalam Perjanjian Baru, hospitalitas
dalam beragama telah ditunjukkan oleh Yesus dalam dialog dengan seorang perempuan
Samaria (Yoh. 4:1-30). Yesus menjelaskan dan menunjukkan pemahaman yang baru
mengenai beribadah kepada perempuan Samaria dengan sangat sempurna. Oleh karena
itu, melalui tulisan dimaksudkan untuk menguraikan upaya mewujudkan moderasi
beragama dalam masyarakat multikultural di Indonesia berdasarkan hospitalitas
Kristiani sebagaimana telah diteladankan oleh Yesus melalui dialog dengan perempuan
Samaria dalam Yohanes 4:1-30.

Penelitian sebelumnya tentang moderasi beragama telah ditinjau dari berbagai
aspek termasuk didalamnya dibahas tentang hospitalitas Kristiani. Rut Debora Baturtur
dan Raharja Sembiring Milala dalam tulisannya menemukan bahwa pelayanan misi tidak
hanya untuk church planting dalam keberagaman, tetapi merupakan pemberitaan
sekaligus penerimaan orang lain. Serva Tuju dkk. menemukan bahwa hospitalitas
pendidikan Kristiani merupakan value untuk melakukan hukum kasih dalam relasi sosial
di tengah keberagaman identitas.10 Johanis Siahaya dan Harls Evan R. Siahaan dalam
penelitiannya menyatakan bahwa pembacaan ulang Kisah Para Rasul 2:44-47 menggagas

7 Broto Yulianto Reni Triposa, “Konstrukti Moderasi Beragama Melalui Pembacaan Matius 23:25-
32,” Jurnal Teologi Gracia Deo 4, no. 2 (2022): 630.

8 Edy Sutrisno, “Aktualisasi Moderasi Beragama Di Lembaga Pendidikan,” Jurnal Bimas Islam 12, no.
2 (2019): 330.

9 Rut Debora Butarbutar, “Dari Church Planting Ke Hospitalitas: Rekonstruksi Misi Gereja Dalam
Konteks Keberagaman,” EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani 4, no. 2 (2021): 170.

10 Serva Tuju et al., “Hospitalitas Pendidikan Kristiani Dalam Masyarakat Majemuk,” Jurnal Teologi
Berita Hidup 3, no. 2 (2021): 344.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 109



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023)

hospitalitas pentakostal yang tidak hanya nampak dalam kebaikan Kristen tetapi juga
dalam tindakan liturgis.1l Dalam konteks moderasi di tengah kemajemukan, Marianus
Patora dalam penelitiannya menemukan bahwa berteologi secara moderat akan mampu
mentransformasikan sikap yang berbeda dengan tetap mengedepankan nilai-nilai
kebhinekaan sebagai penguat guna mendorong kehidupan moderat yang humanis.12

Sedangkan dalam konteks kajian biblika tentang moderasi sudah banyak di
lakukan di antaranya Charista Jasmine Siahaya dkk., menemukan bahwa kerukunan antar
anggota jemaat dalam Roma 14:1-14 dapat menstimulasi sikap moderasi beragama umat
Kristen di Indonesia.13 Penelitian lainnya dilakukan oleh Freddy Siagian menyimpulkan
bahwa, ucapan Yesus tentang “berbahagialah” pada khotbah di bukit dapat menjadi
materi ajar dalam membangun spirit moderasi bagi umat Kristen.1# Akan tetapi kajian
atas Yohanes 4:1-30 sebagai gagasan moderasi beragama yang Yesus lakukan masih
belum ada. Hal inilah yang akan menjadi novelty dalam penelitian ini yakni mewujudkan
moderasi beragama melalui hospitalitas Kristiani sebagaimana dalam Yohanes 4:1-30.

Penelitian ini bertujuan untuk menawarkan upaya dalam mewujudkan moderasi
beragama di tengah masyarakat multikultural berdasarkan hospitalitas Kristiani ditinjau
dari Yohanes 4:1-30. Dari banyaknya kajian teologis tentang moderasi beragama dan
hospitalitas, penulis mencoba memberikan tawaran mewujudkan moderasi beragama di
tengah masyarakat multikultural berdasarkan hospitalitas Kristiani dalam Yohanes 4:1-
30. Penelitian ini akan merefleksikan dialog Yesus dengan perempuan Samaria sebagai
hospitalitas Kristiani untuk mewujudkan moderasi beragama di tengah masyarakat
multikultural yang terus dilakukan dalam bingkai religiositas.

2. Metode Penelitian

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan penelitian kualitatif dengan metode
kajian deskriptif didasarkan pada argumentasi dari studi literatur. Studi literatur adalah
serangkaian kegiatan pengumpulan data pustaka dengan membaca dan mencatat serat
mengelola bahan penelitian. Penelitian dilakukan dengan menelusuri berbagai literatur,
baik buku dan artikel jurnal, mengenai diskurs kehidupan beragama guna memperoleh
pemetaan masalah terkait dengan hospitalitas Kristiani dan moderasi beragama di tengah
masyarakat multikultural. Penulis juga akan menelusuri hospitalitas dalam bingkai
moderasi beragama dalam Yohanes 4:1-30. Setelah data dikumpulkan akan ditelaah dan
dianalisis sehingga mendapatkan informasi untuk menjawab permasalah penelitian.

11 Johannis Siahaya and Harls Evan R Siahaan, “Menggagas Hospitalitas Pentakostal: Membaca
Ulang Kisah Para Rasul 2: 44-47 Di Masa Pandemi,” DUNAMIS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 5, no.
2 (2021): 426.

12 Marianus Patora, “Berteologi Secara Moderat Dalam Konteks Kebhinekaan,” Kurios 8, no. 1
(2022): 124.

13 Johannis Siahaya et al.,, “Menstimulasi Sikap Kerukunan Dalam Jemaat: Sebuah Model Moderasi
Beragama Menurut Roma 14:1-4,” Kurios 7, no. 2 (2021): 345.

14 Fereddy Siagian, “Ucapan Yesus Tentang ‘Berbahagialah’ Dalam Matius 5:1-12 Sebagai Spirit
Moderasi Beragama,” Kurios 8, no. 1 (2022): 243.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 110



Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Multikultural....

3. Hasil dan Pembahasan
Moderasi Beragama di Tengah Multikulturalisme

Moderasi beragama merupakan cara pandang, sikap, dan perilaku beragama yang
mengambil jalan tengah. Hal ini akan terwujud dalam tindakan yang adil dan berimbang
dalam beragama. Moderasi beragama merupakan cara pandang, sikap, dan perilaku
beragama yang berimbang antara pengalaman agama sendiri (eksklusif) dan
penghormatan pada praktek keagamaan umat lain (inklusif).15> Artinya bahwa dalam
moderasi beragama tidak mengabaikan sisi internum yaitu sesuatu yang melekat pada
diri seseorang yakni iman dan doktrin masing-masing agama. Namun seseorang harus
membangun relasi dengan orang lain yang berbeda agama yang disebut juga dengan sisi
eksternum. Antara sisi eksternum dan internum harus berimbang. Sisi internum akan
diwujudkan cara beragama (eksternum) sebagai tindakan nyata dari kehidupan yang
saleh dan beriman (internum).

Dalam upaya membangun hubungan antara agama dengan multikulturalisme,
maka diperlukan dua hal yaitu, reinterpretasi doktrin-doktrin keagamaan yang dijadikan
pembenaran untuk bersikap eksklusif dan yang kedua yaitu mendialogkan agama dengan
gagasan-gagasan modern.1® Dengan penafsiran ulang dan upaya dialog dalam beragama
akan menghasilkan sikap saling memahami dalam perbedaan. Perbedaan adalah sesuatu
yang wajar dan tidak perlu dipertentangkan. Perbedaan harus dijadikan sebagai
pembanding, pendorong, penguat, dan pemurni dari apa yang dimiliki. Orang Kristen
dalam membangun relasi dengan orang yang berbeda keyakinan semestinya hidup rukun,
bersatu, membantu, damai dan saling mengasihi. Hadirnya agama sebagai pondasi,
langkah awal, dan sebuah inisiasi dalam mewujudkan terciptanya masyarakat yang
bermoral.l” Hal inilah yang dapat mendorong nurani manusia sebagai makhluk yang
berakal dan beradab sehingga pada akhirnya dapat terimplementasi dalam kegiatan
berbangsa dan bernegara yang adil dan makmur.

Moderasi beragama adalah tanggungjawab yang harus dilakukan oleh semua
komponen bangsa. Moderasi beragama menjadi jalan tengah dalam beragama, dengan
menghargai keberagaman tanpa kehilangan identitas keagamaan. Beragama secara
moderat bukan berarti hidup dalam cara beragama orang lain, namun sebaliknya dalam
perspektif Kristen moderasi merupakan refleksi cara hidup menggereja yang
diteladankan oleh Yesus yang mau hidup dengan orang lain. Dalam konteks kehidupan
Kristen, kehidupan moderat merupakan salah satu cara dalam mengaktualisasikan

15 Rinto Hasiholan Hutapea, “Nilai Pendidikan Kristiani ‘Terimalah Satu Akan Yang Lain’ Dalam
Bingkai Moderasi Beragama,” Kurios 8, no. 1 (2022): 61-62.

16 Rizal Mubit, “Peran Agama Dalam Multikulturalisme Masyarakat Indonesia,” Epistemé: Jurnal
Pengembangan IImu Keislaman 11, no. 1 (2016): 174.

17 Ahmad Zainuri Mohamad Fahri, “Moderasi Beragama Di Indonesia,” Intizar 25, no. 2 (2019): 95-
100.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 111



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023)

doktrin agama yang sesuai dengan kebenaran Firman Tuhan. 18 Kehidupan moderat
haruslah inheren dalam kekristenan, bukan peran yang dimainkan secara paksa. Oleh
karena itu orang Kristen memiliki peran dalam mewujudkan moderasi beragama sebagai
respon iman tanpa mengurangi iman kepada Tuhan Yesus.

Dalam konteks multikulturalisme, moderasi beragama menyadarkan bahwa Allah
menghargai setiap perbedaan. Hal ini ditunjukkan dalam melalui kasih Allah yang
diperuntukkan bukan hanya bagi umat Allah tetapi kepada semua orang. Dalam moderasi
beragama, perilaku Kristiani yang ditunjukkan adalah adanya penghormatan dan
penghargaan terhadap semua pemeluk agama. Moderasi beragama merupakan bagian
yang terutama dalam menghargai multikulturalisme yang ada.1® Moderasi beragama pada
esensinya memiliki semangat untuk memanusiakan manusia. Dalam prakteknya,
moderasi beragama didasarkan pada kesadaran bahwa setiap manusia memiliki hak yang
sama. Maka dalam moderasi beragama ada upaya jalan tengah untuk mencegah
terjadinya sikap radikal dan intoleran.

Membangun moderasi beragama adalah fondasi kesatuan bangsa Indonesia.
Moderasi beragama dalam konteks multireligius bukan berarti menghilangkan identitas
dan entitas setiap komponen dan partisipasi dari agama-agama. Moderasi beragama
mempunyai harapan bahwa semuanya dapat menjadi warga negara tanpa merasa
terasing. Moderasi beragama bukan untuk menyatukan dua keyakinan menjadi satu, atau
saling bertukar keyakinan dengan agama yang lain. Moderasi adalah suatu bentuk
interaksi sosial, sehingga adanya kesepakatan bersama yang dapat dan tidak dapat
dilanggar. Praktek saling menghormati, menghargai dan tidak memaksakan pandangan
agama sendiri kepada siapapun merupakan syarat dalam keberhasilan di masa depan
Indonesia. Oleh karena itu, moderasi beragama tidak hanya menjadi slogan semata tetapi
menjadi spirit beragama dalam menjaga keutuhan dan persatuan Negara Kesatuan
Republik Indonesia (NKRI).

Hospitalitas Kristiani: Modal dalam Moderasi Beragama

Secara etimologi, kata hospitalitas berasal dari bahasa Yunani yaitu kata
“dLrotevia” (philoxenia) yang terdiri dari dua kata yaitu, “dLroc” (philos) yang artinya kasih
dan “Eevoc” (xenos) yang artinya orang asing, yang lain.20 Joas Adiprasetya menyatakan,
“Arti istilah hospitalitas adalah mengasihi orang asing sebagai seorang sahabat atau
menyahabati orang asing.”?! Praktek hospitalitas ini terinspirasi dari bentuk

18 Reni Triposa, “Konstrukti Moderasi Beragama Melalui Pembacaan Matius 23:25-32,” 335.

19 Patora, “Berteologi Secara Moderat Dalam Konteks Kebhinekaan,” 130.

20 Yohanes K Susanta, “Hospitalitas Sebagai Upaya Mencegah Kekerasan Dalam Memelihara
Kerukunan Dalam Relasi Islam-Kristen Di Indonesia,” Societas Dei: Jurnal Agama dan Masyarakat 2, no. 1
(2015): 303.

21 Fransiskus Irwan Widjaja, Harls Evan R Siahaan, and Octavianus Nathanael, “Partisipasi Sosial-
Politik Sebagai Praktek Hospitalitas Kaum Pentakostal,” DUNAMIS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani
6,no. 1 (2021): 378-396.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 112



Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Multikultural....

keramahtamahan seorang tuan rumah dalam menerima para pengembara. Para
pengembara memerlukan tuan rumah demi keberlangsungan hidupnya, dan tuan rumah
menyambut dengan memberikan akomodasi sebagai bentuk praktek hospitalitas. Sebagai
dampaknya tuan rumah akan mendapatkan pengalaman-pengalaman dari para
pengembara. Sehingga dalam hospitalitas terkandung makna suatu hubungan timbal
balik akan tetapi tidak memperhitungkan nilai yang diterimanya. Hospitalitas
mengajarkan manusia untuk menerima orang lain sebagai bentuk kecintaan kepada
semua orang.22 Maka hospitalitas dapat dipahami sebagai bentuk penyambutan setiap
individu kepada individu lain sebagai cinta bagi setiap manusia di dunia ini.

Hospitalitas tidak selalu mendapatkan respons yang seimbang karena banyak
perilaku fundamentalisme agama yang tidak menempatkan nilai-nilai kemanusiaan
dalam perbedaan. Hospitalitas memiliki resiko tersendiri khususnya penyalahgunaan
dari orang asing. Hospitalitas yang diberikan oleh tuan rumah dapat disalahgunakan oleh
orang lain. Susanta menyatakan, “Hospitalitas dapat diselesaikan bagi setiap manusia
yang setia melakukan keramahan untuk mencapai keharmonisan.”?3 Dalam konteks
masyarakat multireligius perlu dibangun paradigma baru yang efektif untuk hospitalitas
agar tidak menaruh curiga pada orang yang berbeda.2* Resiko dari praktek hospitalitas
dapat diselesaikan dengan mempraktekkan keramahtamahan itu secara terus menerus.
Maka hospitalitas harus dilakukan oleh orang Kristen secara konsisten dengan
membangun paradigma baru tanpa menaruh curiga pada orang lain dan mengabaikan
dari setiap resiko yang mungkin ditimbulkannya untuk mencapai suatu harmoni hidup
bersama dengan orang lain.

Hospitalitas telah menjadi suatu tradisi yang dilakukan oleh orang Kristen sejak
dahulu dalam rangka membangun persahabatan yang berlandaskan nilai-nilai Kristiani.
Hospitalitas Kristen merupakan bentuk keramahtamahan kepada setiap orang, tanpa
membedakan iman mereka. Daniel Fajar Panuntun menuliskan, “Bentuk keramahan
tersebut merupakan bentuk image of God yang dimiliki oleh setiap orang percaya.”25
Hospitalitas tersebut merupakan suatu refleksi dari manifestasi kasih Allah kepada dunia
yang diwujudkan dalam relasi antara satu person ke person lainnya. Hospitalitas sendiri
merupakan esensi bagi manusia untuk bertahan dan berkembang dalam
multikulturalisme dewasa ini. Maka dalam hospitalitas terkandung makna kasih yang
menjadi cara pandang dan tanggung jawab setiap orang percaya dalam menjalin
persahabatan dengan orang lain guna membawa terang kasih Tuhan di tengah dunia ini.

22 Daniel F. Panuntun and Yohanes K. Susanta, “Christian Hospitality in Javanese Bancaan
Tradition,” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 77, no. 4 (2021): 5.

23 Susanta, “Hospitalitas Sebagai Upaya Mencegah Kekerasan Dalam Memelihara Kerukunan Dalam
Relasi Islam-Kristen Di Indonesia,” 306.

24 Lee Roy Martin, “Old Testament Foundations for Christian Hospitality,” Verbum et Ecclesia 35, no.
1(2014): 6.

25 Daniel Fajar Panuntun, “Nilai Hospitalitas Dalam Budaya Longko’'Torayan,” in Teologi Kontekstual
Dan Kearifan Lokal Toraja, ed. Binsar Jonathan Pakpahan (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2020), 31.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 113



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023)

Hospitalitas Kristiani merupakan hal penting, yang dapat dipahami sebagai cinta
bagi setiap manusia di dunia untuk membawa terang kasih Tuhan ke dunia.2® Hospitalitas
Kristini bertujuan untuk memanusiakan manusia tanpa mempedulikan perbedaan
identitas yang dijadikan komoditas politik pecah belah.2” Ini merupakan wujud dari kasih
Tuhan kepada dunia yang diterapkan oleh orang Kristen. Setiap orang yang merasakan
kasih Tuhan harus mempraktekkan hospitalitas. Hal ini karena hospitalitas sebagai
bentuk perluasan kasih Allah kepada dunia. Hospitalitas menjadikan relasi manusia satu
dengan manusia lainnya semakin erat dan tidak membeda-bedakan orang lain. Maka
hospitalitas merupakan suatu bentuk konkrit dari pengakuan bahwa manusia adalah
makhluk hidup yang sedang bertamu di hadapan Tuhan.

Teologi hospitalitas dewasa banyak dikembangkan dalam rangka mencairkan
hubungan antar agama melalui dialog antar agama. Selain itu, teologi hospitalitas
dikembangkan dalam rangka mengkonstruksi persahabatan kepada orang yang asing.
Hospitalitas secara sederhana menitikberatkan pada perlakuan terhadap pihak yang
berbeda identitas atau kepada orang yang asing. Perilaku tersebut bukan hanya sekadar
formalitas, tetapi karakter dalam kehidupan orang Kristen.28 Teologi hospitalitas menjadi
titik reflektif yang mempertanyakan kembali nilai-nilai kemanusiaan, khususnya umat
kristiani, dalam mengejawantahkan hukum kasih, sebagai inti ajaran Kristus, baik
terhadap Tuhan maupun sesama.2? Hal ini karena hospitalitas lebih menekankan pada
penyambutan dengan ketulusan dan keramahan. Dengan demikian hospitalitas Kristiani
merupakan modal dalam dalam gagasan moderasi beragama yang didasarkan pada kasih.

Gagasan moderasi adalah hospitalitas dalam menyambut dan memperlakukan
orang lain yang berbeda. Moderasi beragama menafikkan fanatisme berlebih yang
mengarah pada fundamentalisme dan radikalisme, tetapi merangkul perbedaan dan
membangun persahabatan. Hospitalitas berbeda dengan kebaikan, sekalipun hospitalitas
menekankan sikap keramahan sebagai ekspresi kebaikan yang berlandaskan pada kasih.
Hospitalitas didasarkan pada penerimaan terhadap orang asing atau orang yang berbeda.
Dengan demikian perjumpaan antara hospitalitas dan moderasi beragama adalah dalam
memanusiakan manusia dalam perbedaan yang ada. Kemanusiaan menjadi tujuan
manusia dalam menerima orang lain meskipun ada perbedaan yang sangat tajam.

Moderasi beragama harus tercermin dalam iman Kristen, berdasarkan ajaran
Yesus yang artinya bahwa moderasi beragama bukanlah objek politik yang dipaksakan
sebagai wacana teologi dengan tujuan tertentu tetapi dengan maksud dan tujuan yang

26 Panuntun and Susanta, “Christian Hospitality in Javanese Bancaan Tradition,” 5.

27 Tuju et al,, “Hospitalitas Pendidikan Kristiani Dalam Masyarakat Majemuk,” 351.

28 Nunuk Rinukti, Harls Evan R Siahaan, and Agustin Soewitomo Putri, “Kesetaraan Dan Keadilan
Gender Dalam Bingkai Teologi Hospitalitas Pentakostal,” DUNAMIS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani
6, no. 2 (2022): 788.

29 Harls Evan Siahaan, Munatar Kause, and Fereddy Siagian, “Teologi Hospitalitas: Sebuah
Diskursus Konstruktif Agama Merevitalisasi Nilai-Nilai Kemanusiaan,” KAMBOTI: Jurnal Sosial dan
Humaniora 2, no. 2 (2022): 137-138.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 114



Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Multikultural....

baik. Hospitalitas Kristiani diwujudkan dalam tindakan sosial orang beriman sebagai
wujud perjumpaan sosial di mana gereja bertemu dengan konteks sosialnya.30
Hospitalitas sebagai cara gereja dalam menjalankan kehidupan religius dalam lingkungan
sosialnya yakni membangun relasi dengan orang yang berbeda iman dalam kehidupan
sosialnya tanpa meninggalkan imannya. Hospitalitas Kristiani harus menyambut orang
yang lain dengan tulus, ramah, dan tidak didasarkan pada diskriminasi atau membeda-
bedakan. Moderasi beragama merupakan suatu tanda integritas. Maka setiap orang
Kristen harus menyambut orang lain dan tidak membeda-bedakan karena setiap manusia
saling membutuhkan satu dengan yang lain.

Hospitalitas bukan hanya sekedar doktrin atau teologi yang dirancang untuk
mengajarkan manusia mewujudkan hukum kasih dalam sikap menerima dan menghargai
perbedaan, tetapi merupakan suatu kehidupan spiritualitas, yang menghidupkan kembali
hukum kasih.3! Hospitalitas tidak menghilangkan resiko terburuk dalam kehidupan
beragama, sebaliknya merupakan suatu momentum untuk menunjukkan wajah Kristus di
dunia. Dalam hal ini hospitalitas Kristiani tidak akan menghilangkan semangat
pemberitaan Injil bagi orang lain sebagai wujud pelaksanaan amanat agung dari Yesus
Kristus (Mat. 28: 19-20). Hospitalitas dalam bingkai moderasi beragama diwujudkan
dalam sikap beragama yang seimbang antara sisi internum yakni kehidupan dalam
praktek agama dan menjalankan perintah agama dalam keimanan masing-masing dan sisi
eksternum berupa penghormatan kepada kehidupan dan praktek beragama orang lain.

Hospitalitas Kristiani dalam Narasi Yohanes 4:1-30

Dialog Yesus dan perempuan Samaria di Sikhar merupakan sebuah perjumpaan
yang menarik dan dicatatkan oleh Yohanes dalam Injilnya (Yohanes 4:1-30). Dalam
konteksnya Yohanes menuliskan bahwa Yesus harus melintasi Samaria Ketika
meninggalkan Yudea dan kembali ke Galilea. Pernyataan “la harus melintasi Samaria”
dalam ayat 4 memiliki sebuah makna yang dalam. Kata “harus” diterjemahkan dari kata
“edel” (edel) yang berasal dari kata “de.” (dei) yang berarti mengharuskan, perlu dan
harus.3? Dalam Analytical Lexicon of the Greek New Testament kata “de.” (dei) berarti
“keharusan atau keniscayaan dalam suatu kejadian jika perlu, seseorang harus (Mat.
17:19), menyatakan kehendak Allah yang mengikat (Luk. 13:14), sebuah paksaan yang
seharusnya seorang harus (Kis. 5:29).”33 Dalam artian bahwa suatu peristiwa harus
diekspresikan, bahkan kalau bisa dilakukan dengan paksaan. Sehingga kata “de.” (dei)
yang dimaksudkan adalah suatu kehendak Allah yang mau tidak mau harus dilakukan dan

30 Syani B. Rante Salu et al., “Early Church Hospitality-Based Pentecostal Mission in the Religious
Moderation Frame of Indonesia,” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 79, no. 1 (2023): 5.

31 Ibid.,, 4.

32 Hasan Sutanto, Perjanjian Baru Interlinear Yunani-Indonesia Dan Konkordansi Perjanjian Baru,
Jilid I. (Lembaga Alkitab Indonesia, 2014).

33 And Neva F. Miller Timothy Friberg, Barbara Friberg, Analytical Lexicon Of The Greek New
Testament: Baker’s Greek New Testament Library 4, 4th ed. (Grand Rapids: Mich. : Baker Books, 2000), 104.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 115



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023)

mengikat. Artinya, tujuan Yesus melewati Samaria karena ada yang membutuhkan
sebagai bagian dari kehendak Allah yang harus dilakukan.

Perjalan dari Yudea ke Galilea sesungguhnya dapat ditempuh dengan dua jalur.
Jalur yang pertama adalah jalan memutar dan jauh, dapat ditempuh melalui daerah Timur
Yordan, sedangkan jalan melalui Samaria merupakan jalur yang lebih pendek. Catatan
historis menunjukkan bahwa, wilayah Samaria sangat dibenci oleh orang-orang Yahudi
sehingga mereka sering melewati jalan memutar melalui sisi Timur Yordan jika akan ke
Galilea.3* Dalam pandangan orang Yahudi, orang Yahudi merasa lebih baik dari orang
Samaria, sehingga orang Yahudi tidak mau melalui Samaria. Mereka biasanya
menyeberangi sungai Yordan lalu ke Galilea, mengelilingi Samaria.3> Dalam praktek hidup
orang Yahudi mengharamkan untuk bergaul dengan orang Samaria. Hal ini juga
didasarkan pada pandangan bahwa orang Samaria dipandang telah kawin campur dengan
orang non Yahudi sehingga darah yang murni sebagai orang Yahudi sudah tidak ada lagi,
sedangkan orang Samaria menegaskan bahwa mereka masih memelihara kemurnian
darah mereka sebagai orang Yahudi.3® Nampaknya Yesus melewati Samaria karena
pertimbangan geografis, namun lebih dari pada itu Yesus menunjukkan bahwa ada yang
membutuhkannya di Samaria.

Selain itu, ada pertentangan antara orang Yahudi dan Samaria dalam hal
peribadatan. Orang Samaria beribadah di gunung Gerizim sementara orang Yahudi
beribadah di Bait Allah di Yerusalem.37 Sesungguhnya konflik ini berawal dari pecahnya
kerajaan yaitu Yehuda dan Israel. Hal ini dimulai dengan perebutan wilayah kekuasaan
dan berlanjut pada zaman pemulangan bangsa Israel dari Babel. Muncullah konflik agama,
yang berujung pada penolakan keikutsertaan orang Yahudi yang berdiam di Yehuda dan
Samaria dalam pembangunan bait suci. Josephus sebagaimana dikutip oleh Samuel
Benyamin Hakh mengemukakan bahwa orang Yahudi menolak orang Samaria untuk
bergabung bersama membangun bait Allah di Yerusalem sejak zaman Nehemia.38 Minati
Hia dan Pika Idaman Jerih Hia mengatakan, “Penolakan orang Samaria dalam membangun
bait Allah bukan disebabkan oleh karena pernikahan campur yang mereka lakukan tetapi
telah meninggalkan Yahweh dengan melakukan penyembahan kepada lembu emas
buatan raja Yerobeam.”3® Maka orang Samaria mendirikan sebuah pusat ibadah

34 Rio Janto Pardede, Yatmini Yatmini, and Manintiro Uling, “Pekabaran Injil Dalam Konteks
Multikultural,” Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 11, no. 2 (2022): 164.

35 Kejar Hidup Laia, “Model Pemberitaan Injil Melalui Pola Dialog Kehidupan Sehari-Hari Ditinjau
Dari Yohanes 4: 4-42,” SAINT PAUL’S REVIEW 1, no. 2 (2021): 89.

36 Samuel Benyamin Hakh, “Perjamuan Kudus Virtual Di Rumah Anggota Jemaat: Analisis Alkitabiah
Tentang Kehadiran Allah Berdasarkan Yohanes 4: 21-24,” DUNAMIS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani
5,n0.2 (2021): 467.

37 Barnabas Bang and Agustinus M L Meko, “Spiritualitas Kesetiaan Dalam Perkawinan Menurut
Kitab Amsal 5: 15-20 Dan Injil Yohanes 4: 7-15,” Gaudium Vestrum: Jurnal Kateketik Pastoral (2022): 55.

38 Samuel Benyamin Hakh, “Analisis Konstruktif Bibliologis Perjanjian Baru Tentang Moderasi
Beragama,” Kurios(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen) 8, no. 2 (2022): 305.

39 Meniati and Pika Idaman Jerih Hia Hia, “Studi Literatur Tentang Perseteruan Antara Yahudi
Dengan Samaria Berdasarkan Informasi Yohanes 4: 9,” Jurnal Missio Cristo 6, no. 1 (2023): 61.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 116



Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Multikultural....

pengganti di Gunung Gerizim (Yoh. 4:20). Perbedaan dalam komunitas Yahudi-Samaria
menjadi tembok pemisah relasi Yahudi-Samaria. [tulah sebabnya dalam dialog tersebut,
perempuan Samaria menolak permintaan Yesus.

Yesus menjadikan Samaria sebagai sasaran terjadi karena adanya persoalan etik
global baik dari segi budaya, etnis dan juga keagamaan orang Yahudi dan Samaria. Pilihan
orang Samaria untuk beribadah di gunung Gerizim menciptakan permusuhan antara
orang Yahudi dan Samaria (Mat. 10:5; Yoh.4:9). Yesus juga berusaha memahami konteks
dalam pelayanannya yakni adanya konflik antara orang Yahudi dan Samaria. Konflik
tersebut adalah konflik yang berkepanjangan dan berdampak pada lahirnya kebencian
antara orang Yahudi dan Samaria. Yesus berusaha memahami tentang pendekatan
multikultural melalui etnis dan budaya, serta multireligius sebagai pintu masuk untuk
membangun kehidupan bersama melalui pelayanan kepada orang Samaria. Jadi Yesus
harus melintasi samaria karena ia tahu konteks yang la akan sasar yaitu konteks
multikultural dan multireligius. Dalam hal ini Yesus dan perempuan Samaria memiliki
perbedaan baik dari segi tenis, budaya dan juga perbedaan agama.

Dalam Yohanes 4:1-9 mengisahkan tentang percakapan antara Yesus dan seorang
perempuan Samaria di Sumur di daerah Sikhem. Yohanes mengisahkan bahwa Yesus
meminta air kepada seorang perempuan Samaria yang ditemuinya di Sumur Yakub. Yesus
berkata “Berilah aku minum” (Yoh. 4:7). Nampaknya perempuan tersebut merasa heran
yang berdampak pada penolakan untuk memberi air kepada Yesus. Penolakan
perempuan Samaria ini tentu didasari oleh sebuah realita bahwa ada gap dalam relasi
antara orang Yahudi dan Samaria. Perempuan Samaria itu berkata “masakan engkau
seorang Yahudi meminta minum kepada seorang Samaria?” (Yoh. 4:9). Dalam ayat 9,
Nampak sebuah fakta bahwa orang Yahudi tidak bergaul dengan orang Samaria. Dalam
bahasa Yunani kata bergaul diterjemahkan dari kata “ouvyypwvtar” (sugkhrontai) yang
berarti bergaul.4* McHugh sebagaimana dikutip oleh Nugraha Vienshe dan Cory F. Bella
mengartikan kata ini sebagai “hubungan dalam hal relasi sosial, dan menggunakan wadah
yang sama untuk makan dan minum”4! Artinya, orang Yahudi berkeberatan berbagi
dengan orang Samaria, pun sebaliknya. Hal ini lahir dari anggapan bahwa orang Yahudi
tidak dapat berbagi dengan orang Samaria karena dianggap najis.

Dalam ayat 1-9, nampak bahwa ada perbedaan kedudukan berdasarkan pada pada
konstruksi sosial antara Yesus dan perempuan Samaria. Perempuan Samaria yang
berdialog dengan Yesus sepertinya memiliki reputasi sosial yang buruk secara moral. Hal
ini diperkuat dengan fakta dalam ayat 17 dan 18 bahwa ia sudah memiliki lima suami dan
satu laki-laki lain tidak memiliki status yang jelas. Selain itu, Yesus dan perempuan

40 Hasan Sutanto, Perjanjian Baru Interlinear Yunani-Indonesia Dan Konkordansi Perjanjian Baru 11
(Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia, 2014), S-274.

41 Nugraha Vienshe and Cory Febrica Bella, “Melayani Seperti Perempuan Samaria: Membaca
Ulang Yohanes 4: 1-30 Sebagai Konstruksi Keterlibatan Perempuan Dalam Pelayanan,” JURNAL TERUNA
BHAKTI 5, no. 1 (2022): 18.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 117



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023)

Samaria memiliki perbedaan kultur dan religi yang menjadi gap besar yakni adanya
stigmatisasi antara orang Yahudi dan orang Samaria. Meskipun demikian, Yesus berusaha
mendobrak dan merobohkan gap tersebut melalui permintaan untuk diberikan air
kepada perempuan Samaria. Yesus mendasarkan dialog dengan perempuan Samaria
pada prinsip keterbukaan terhadap persahabatan (hospitalitas). Sehingga melalui dialog
antara Yesus dan perempuan Samaria, Yesus tidak hanya melampaui konstruksi pada
kebudayaan dan gender yang ditetapkan oleh masyarakat pada masa itu, tetapi juga
melampaui konstruksi batas agama.

Dalam Yohanes 4:10-30, Yesus memulai dialog tentang mata air kehidupan yang
akan terus mengalir dan membuat orang yang meminumnya tidak akan haus lagi.
Perempuan tersebut justru memahami hal tersebut secara keliru. la menyangka bahwa
air hidup yang Yesus maksud adalah air sebagaimana pada umumnya. Meskipun
demikian, perempuan Samaria tersebut tetap menaruh hormat pada Yesus dengan
menyebutnya kurios (Tuhan atau tuan). Nampaknya perempuan tersebut seakan-akan
menyatakan bahwa Yesus tidaklah lebih besar dari Abraham dan Yakub, nenek
moyangnya (Yoh. 4:12). Yesus memberi respons dengan menyatakan bahwa air hidup
yang la maksudkan ialah air hidup yang akan memuaskan dahaga seseorang untuk
selamanya. Tawaran tersebut masih disalahpahami oleh perempuan tersebut sebagai
tawaran duniawi sehingga tidak perlu bersusah payah lagi. Meskipun demikian tahap ini
perempuan Samaria merespons dengan keinginan akan air hidup meskipun ia belum
paham akan pernyataan Yesus. Pernyataan Yesus kepada perempuan Samaria dalam ayat
16-18 memiliki dampak yang signifikan pada kehidupan perempuan tersebut. Sebelum
menerima air hidup, Yesus menolong perempuan tersebut untuk menyelesaikan masa
lalunya dan mengakui kesalahannya. Hospitalitas Yesus kepada perempuan ini
membuatnya jujur dan terbuka pada Yesus.

Melalui persahabatan Yesus dan perempuan Samaria, paradigma perempuan
samaria tentang Yesus telah mengalami perubahan dari seorang Yahudi menjadi seorang
nabi (Yoh. 4:19). Perempuan ini juga menyadari ketegangan antara orang Yahudi dan
Samaria dengan adanya kritik dari orang Yahudi bagi orang Samaria yang beribadah di
gunung Gerizim (Yoh. 4:20). Kemudian Yesus mengatakan bahwa akan tiba saatnya
penyembahan yang benar akan menyembah Bapa dalam roh dan kebenaran sebab Allah
itu Roh adanya dan barangsiapa menyembah Dia, harus menyembah dalam Roh dan
kebenaran (Yoh. 4:21-23). Yesus berupaya mengalihkan perhatian perempuan tersebut
tentang tempat penyembahan Allah yang benar, kepada diri-Nya sebagai Mesias (Yoh.
1:1-14). Yesus mengalihkan tempat penyembahan dari bait Allah di Yerusalem dan
Gunung Gerizim ke dalam penyembahan di dalam roh dan kebenaran. Dalam dialog Yesus
dan perempuan Samaria, rumah ibadah yang adalah simbol kehadiran Allah digantikan
dengan kehadiran Allah dalam Roh.

Dampak dari hospitalitas Yesus dengan perempuan Samaria mengakibatkan iman
perempuan Samaria dibaharui, di mana perempuan Samaria dilepaskan dari

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 118



Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Multikultural....

penyembahan di gunung Gerizim kepada Yesus ditandai dengan pengakuannya bahwa
Yesuslah Mesias (Yoh. 4:25). Samuel Benyamin Hakh mengatakan, “tempat penyembahan
berpotensi menimbulkan pertikaian, pergeseran tersebut adalah pesan bahwa orang
Samaria-Yahudi tidak perlu saling merendahkan satu sama lain”42 Yesus tidak
memperlakukan perempuan Samaria seperti orang asing tetapi sebagai teman, sehingga
perempuan Samaria mau terbuka dan jujur kepada Yesus.43 Dalam dialog Yesus dan
Perempuan Samaria, la berusaha meluruskan pemahaman dan menjelaskan pemahaman
yang baru mengenai beribadah dan hal-hal lain kepada perempuan Samaria dengan
sangat sempurna, di mana tidak ada kesan menyalahkan namun mengandung ajakan yang
menggerakkan jiwa perempuan tersebut. (Yoh. 4:4-26)% Melalui kisah tersebut
mengandung pengajaran bahwa stereotip yang melahirkan diskriminasi-intoleransi
harus diluluhkan melalui keramahtamahan dan kepedulian.

Dampak dari hospitalitas Yesus dengan perempuan Samaria tidak hanya
mengubah perempuan Samaria tetapi perempuan Samaria juga mengajak orang yang ada
di kota untuk datang pada Yesus (Yoh. 4:28-30). Tidak hanya itu, orang Samaria meminta
Yesus untuk tinggal bersama mereka. Dalam tradisi orang Yahudi, masuk ke dalam rumah
orang non Yahudi untuk tinggal bersama mereka adalah sesuatu yang najis, apa lagi
makan bersama dengan orang non Yahudi.#> Akan tetapi Yesus mengabaikan hal itu, Ia
tetap tinggal bersama dengan orang Samaria selama dua hari lamanya (Yoh. 4:40).
Keteladanan Yesus menjangkau dan berdialog dengan perempuan Samaria adalah bentuk
sikap inklusif Yesus. Yesus berusaha menjangkau semua orang termasuk kaum
termarjinalkan dalam kalangan Yahudi dan mengajar di tanah asing seperti Samaria.*®
Kebersamaan dengan orang Samaria dapat mencairkan suasana dan melembutkan hati
mereka sehingga dapat percaya kepada Tuhan Yesus (Yoh. 4:39, 42). Tindakan Yesus
merupakan suatu bentuk hospitalitas sehingga sekalipun [a adalah seorang Yahudi tetapi
bisa bersahabat dengan orang Samaria. Yesus berupaya membangun dialog dengan
perempuan Samaria meskipun ada stigma dari orang-orang Yahudi kepada orang Samaria
dan sebaliknya.

Hospitalitas Kristiani dalam Dialektika Hidup Bersama
Hospitalitas Kristiani dapat diwujudkan dalam moderasi beragama di tengah
masyarakat multikultural melalui kehidupan yang toleran antar umat beragama. Gagasan

42 Hakh, “Analisis Konstruktif Bibliologis Perjanjian Baru Tentang Moderasi Beragama,” 306.

43 Renny Tade Bengu, “Mengkaji Yohanes 4: 1-42 Sebagai Landasan Konselor Kristen Dalam
Bimbingan Konseling Remaja,” SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 4, no. 1 (2022): 9.

44 Alfinny Jelie Runtunuwu Yonatan Alex Arifianto, Carolina Etnasari Anjaya, “Model Menggereja
Yang Ramah Dalam Ruang Virtual : Aktualisasi Iman Kristen Merawat Keragaman,” Jurnal Teologi Gracia
Deo 4, no. 2 (2022): 221.

45 Hakh, “Analisis Konstruktif Bibliologis Perjanjian Baru Tentang Moderasi Beragama,” 306.

46 Setblon Tembang Wilayanto, “Kajian Biblika: Strategi Pembelajaran Yesus Berdasarkan Injil
Sinoptik Dan Implementasinya Dalam Pendidikan Agama Kristen Di Erapostmodern,” jurnal Aletheia:
Teologi, Pendidikan dan Misi 4, no. 1 (2019): 104.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 119



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023)

moderasi beragama dalam hospitalitas Kristiani menafikkan fanatisme berlebih yang
mengarah pada fundamentalisme dan radikalisme, tetapi merangkul perbedaan dan
membangun persahabatan. Hal ini akan nampak dalam sikap toleran dalam perbedaan.
Sikap toleran sangat diperlukan dalam rangka mengatasi perbedaan, bersikap terbuka,
dan aktual bagi nilai-nilai moderasi beragama.#’ Hal ini telah diteladankan oleh Yesus
dalam dialog dengan perempuan Samaria. Maka orang Kristen perlu mempraktekkan
keramahtamahan kepada orang lain seperti dialog tentang kasih Allah yang menghargai
perbedaan dan memiliki kasih yang meluas bukan hanya kepada umat-Nya. Oleh karena
itu, upaya dialog antar umat beragama harus dilakukan dengan tujuan untuk memahami
dan menjalin hubungan persaudaraan atau persahabatan, bukan untuk mempengaruhi
dengan memanfaatkan doktrin agama. Melalui dialog ini, umat Kristen dapat membuka
diri untuk melihat dan memahami realitas sosial di lingkungan sekitar.

Salah satu bentuk toleransi yang dapat dilakukan orang Kristen adalah dengan
menjaga kerukunan yang ada. Hal ini sebagaimana yang dilakukan oleh Yesus kepada
perempuan Samaria dan juga orang-orang Samaria dengan tinggal bersama dengan
mereka meskipun ada perbedaan sosial, budaya dan religi di antara mereka. Kerukunan
merupakan suatu kerinduan dari masyarakat multikultural. Kerukunan merupakan suatu
syarat utama dalam membangun persatuan kesatuan Indonesia. Hidup bersama dalam
bingkai multikulturalisme tidak akan mengurangi hak dasar seseorang dalam
melaksanakan kewajiban agamanya. Kerukunan hidup beragama menjadi suatu yang
sangat penting untuk diwujudkan.*® Kerukunan adalah tujuan bersama yang harus
diwujudkan menghargai perbedaan tanpa memisah-misahkan. Upaya dalam
mewujudkan kerukunan harus dilaksanakan dengan semangat kebersamaan dan
kekeluargaan tanpa mengkotak-kotakkan perbedaan yang ada. Maka kerukunan dalam
multikulturalisme adalah pembuktian kondisi sosial yang damai dan harmonis sebagai
bagian dari hospitalitas antar sesama manusia yang saling melengkapi.

Mempraktekkan kerukunan sebagai bagian dari hospitalitas dalam moderasi
beragama adalah panggilan iman bagi orang Kristen. A. A Yewangoe mengatakan,
“Kerukunan adalah kesadaran internal dan panggilan iman yang dilandaskan oleh
kasih.”49 Maka dalam praktek kehidupan orang Kristen dapat menerapkan nilai
kerukunan berlandaskan akan kasih kepada sesama terlebih khususnya pada orang yang
membenci. Melalui praktek tersebut akan berpengaruh pada kebahagiaan sebagaimana
dijelaskan dalam Matius 5:25 berbahagialah orang yang membawa damai. Maka sebagai
orang percaya diharapkan untuk berdamai terlebih dahulu ketika ada dalam konflik
sehingga kebersamaan itu akan membawa manfaat bagi pribadinya (Matius 5:25). Dalam

47 Justice Zeni and Zari Panggabean, “Toleransi Sebagai Model Relasi Kerukunan Umat Beragama
Dalam Pendidikan Kristiani Pendahuluan,” Jurnal Teruna Bhakti 4, no. 2 (2022): 206.

48 Weinata Sairin, Kerukunan Umat Beragama Pilar Utama Kerukunan Berbangsa: Butir-Butir
Pemikiran, 2002, 10.

49 A. A. Yewangoe, Agama Dan Kerukunan (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2002), 33.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 120



Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Multikultural....

dialog Yesus dan perempuan Samaria, Yesus berupaya mendobrak dan merobohkan
stigma yang menghalangi hubungan Yahudi dan Samaria dengan membuka diriNya
melalui permintaan kepada perempuan tersebut. (Yoh. 1-9) Artinya bahwa Yesus
berupaya menjalin hidup damai dan rukun dengan orang-orang Samaria.

Gagasan moderasi adalah hospitalitas dalam menyambut dan memperlakukan
orang lain yang berbeda. Sebagaimana Yesus telah meneladankan kepada orang percaya
untuk membagikan iman melalui dialog dengan perempuan Samaria dengan
mengesampingkan paradigma negatif yang ada pada saat itu. Hospitalitas Yesus kepada
perempuan Samaria bukan tanpa resiko, namun dapat mengalami intimidasi dan
diskriminasi dari orang Yahudi dan Samaria. Yesus tidak membalas dan menjadi pribadi
yang kejam saat menghadapi sikap diskriminasi dan intimidasi dari orang lain. Aldi
Abdillah dan Anggi Maringan Hasiholan menuliskan, “Yesus mengambil begitu banyak
resiko sosial, kultural, etnis, dan juga agama dalam dialog dengan Perempuan Samaria di
depan umum.”5® Oleh karena itu. bila kehidupan moderat dibangun atas dasar
diskriminasi, apartheid dan segregasi maka kehidupan moderat tersebut adalah
kedamaian palsu, jahat, dan amoral karena tidak dilandaskan pada kasih, keadilan,
kebenaran dan kebebasan. Hal ini karena moderasi beragama yang diciptakan adalah
kehidupan moderat yang hanya menunda terjadinya konflik. Hal ini dapat dilakukan
dengan menyingkirkan sentiment yang bersifat suku, agama, dan adat istiadat yang
dipertentangkan.5!

Melalui keramahtamahan dalam dialog Yesus dan perempuan Samaria dapat
mengubahkan kehidupan perempuan tersebut. Yesus yang awalnya dianggap musuh
menjadi sahabat. Yesus mengajarkan tentang cinta kasih yang melampaui permintaan
seseorang, seperti yang terdapat dalam kitab Matius 5:40-41. Yesus menerapkan hukum
kasih kepada para murid-Nya, yang mencakup kasih kepada Allah dan kepada sesama
manusia. Kekristenan dituntut untuk menunjukkan identitas sebagai pengikut kristus
yang dapat memberi dampak bagi umat agama yang lain.52 Kasih merupakan dasar dalam
pelayanan sebagaimana Yesus telah meneladankan kasih yang memberi pengharapan
kepada sesama (Mrk. 6:34). Sejatinya dalam pelayanan Yesus didasarkan pada pondasi
yang berdampak bagi semua yaitu kasih untuk membawa terang dan garam. Pondasi
inilah yang memotivasi Yesus dalam mengasihi sesama dan pemimpin bangsa. Hal inilah
yang memberi dampak positif terhadap sikap moderat dalam masyarakat multikultural.

50 Aldi Abdillah and Anggi Maringan Hasiholan, “Beri Aku Air Hidup, Tuhan!’: Seru Perempuan
Samaria Dan Gen-Z (Suatu Tafsir Kontrapuntal Yohanes 4: 14 Sebagai Laku Spiritualitas Generasi Z
Indonesia Era Postmodern),” Jurnal Abdiel: Khazanah Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama Kristen dan
Musik Gereja 5, no. 2 (2021): 185.

51 Yonatan Arifianto, “Deskripsi Sejarah Konflik Horizontal Orang Yahudi Dan Samaria,” PASCA:
Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 16, no. 1 (2020): 38.

52 Dorkas Orienti Daeli and Sonny Eli Zaluchu, “Analisis Fenomenologi Deskriptif Terhadap
Panggilan Iman Kristen Untuk Kerukunan Antar Umat Beragama Di Indonesia,” SUNDERMANN: Jurnal
IImiah Teologi, Pendidikan, Sains, Humaniora dan Kebudayaan 12, no. 2 (2019): 44-50.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 121



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023)

Hospitalitas Kristiani merupakan modal dalam dalam gagasan moderasi beragama
yang didasarkan pada kasih. Kasih dalam kehidupan tidak hanya terimplementasi bagi
sesama orang Kristen tetapi juga bagi orang yang memusuhi. Esensi dari mengasihi
sesama yaitu memberi pengharapan baru untuk mengerti hidup. Selain itu kasih
mendorong dalam memaksimalkan potensi diri dalam menjalani kehidupan berbangsa
dan bernegara.>® Keteladanan dalam pelayanan yang Yesus lakukan dalam
mempraktekkan kehidupan moderat, dikerjakannya setiap hari demi bertemu dengan
orang Yahudi, Saduki maupun Herodian. Yesus juga bertemu dengan orang-orang
Romawi yang memiliki pandangan helenisme. Dalam pelayanan Yesus sebagaimana
dalam Yohanes 4:3-27 juga bertemu dengan orang-orang Samaria.

Dalam Yohanes 4:1-30 Yesus meneladankan kepada orang Kristen bahwa melalui
dialog, orang Kristen dapat membawa damai di tengah-tengah masyarakat. Perjumpaan
Yesus dan perempuan Samaria merupakan perjumpaan yang membawa keharmonisan,
yang membuat jurang-jurang pemisah dapat terjembatani melalui dialog. Yesus berusaha
membangun persahabatan dengan perempuan Samaria. Orang Kristen sebagai pengikut
Kristus harus meneladani kehidupan Yesus yang berani bersahabat dengan orang lain
meskipun berbeda suku dan agama. Joas Adiprasetya sebagaimana diktup oleh Adrianus
Yosia mengatakan, melalui persahabatan, setiap orang memberikan diri di dalamnya
dapat melihat Allah yang penuh dengan keramahtamahan.>* Dengan demikian
persahabatan dapat membawa kehadiran Allah yang nyata dalam dunia ini. Orang Kristen
harus mau belajar untuk mendengar dari umat agama lain, sebagaimana gambaran
tentang perjumpaan Kristus dan perempuan Samaria.

Yesus berusaha menghancurkan tembok pemisah antara Yahudi dan Samaria
dengan mengabaikan resiko yang ditanggungnya. la memulai dengan teladan dalam
mempraktekkan keramahtamahan kepada perempuan Samaria. Yesus menyatakan
bahwa kehidupan beragama seharusnya nampak dalam tindakan setiap hari sebagai
wujud integritas. Yesus memberikan suatu kritik yang tajam kepada para pemuka agama
Yahudi karena kemunafikan yang dilakukan oleh mereka yang diibaratkan seperti kubur
yang berlabur putih (Mat. 23:27). Wajah agama adalah karakter dari para pemeluknya,
yang akan nampak pada ruang publik, sekalipun sesekali dapat dimodifikasi agar nampak
saleh, sebagaimana dilakukan oleh orang Farisi dan ahli taurat.5®> Oleh karena itu
hospitalitas dalam bingkai moderasi bukan hanya sekedar jalan tengah, namun
merupakan suatu refleksi kehidupan beragama secara hakiki. Moderasi beragama yang
hakiki harus dilandaskan pada nilai-nilai universal dan misi kemanusiaan. Sehingga

53 Desti Samarenna, “Penghayatan Dan Pengalaman Pancasila Dalam Refleksi Matius 22:37-40,”
Jurnal Teruna Bhakti 3, no. 1 (2020): 46.

54 Adrianus Yosia, “Learning Dialogue from Jesus: A Reflective-Explorative Study of John 4: 7--21 on
Interfaith Encounters,” Veritas: Jurnal Teologi dan Pelayanan 21, no. 1 (2022): 91.

55 Siagian, “Ucapan Yesus Tentang ‘Berbahagialah’ Dalam Matius 5:1-12 Sebagai Spirit Moderasi
Beragama,” 246.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 122



Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Multikultural....

moderasi beragama tidak hanya menjadi slogan semata tetapi menjadi spirit beragama
dalam menjaga keutuhan dan persatuan Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI).

Dalam dialog yang dilakukan Yesus dan perempuan Samaria tidak dimaksudkan
untuk mengurangi kebenaran dalam keimanan. Dialog Yesus dan seorang perempuan
Samaria menawarkan sebuah paradigma misi untuk semua orang terlepas dari kultur dan
agamanya kedalam kasih Allah melalui sebuah hospitalitas.5¢ Dialog yang Yesus lakukan
merupakan sebuah keberanian menembus batas-batas sosial, kultural, dan agama yang
dapat menjangkau orang Samaria hingga percaya dan mengakui Yesus adalah
Juruselamat dunia. Apa yang Yesus lakukan merupakan sebuah rekonsiliasi di tengah
ketegangan konflik antara orang Yahudi-Samaria. Tujuan dialog Yesus sendiri adalah
transformasi kasih Allah kepada dunia ini. Inilah bentuk hospitalitas yang merefleksikan
sikap moderat dalam beragama, musuh yang menjadi sahabat.

Hospitalitas dalam bingkai moderasi beragama menyadarkan seseorang akan
dirinya ada dalam kehidupan yang multikultural dan multireligius. Hospitalitas Kristiani
terwujud dalam kesadaran individu yang menyadari keberadaan dirinya sendiri yang
otentik, saat bersama dengan orang lain. Hal ini sebagai bentuk keramahan dalam
menempatkan orang lain yang berbeda (the others) dalam konsep multikultural. Gereja
harus mampu menempatkan orang lain (the other), yang berbeda aliran gereja atau
agama dalam kerangka hospitalitas. Maka hal ini merupakan sebuah refleksi teologis
tentang hukum kasih terhadap sesama manusia yang seharusnya dilakukan. Hospitalitas
merupakan praksis yang mengejewantakan hukum kasih di tengah dunia. Dalam
implementasi hospitalitas dalam moderasi beragama, orang Kristen harus membawa nilai
kebenaran yang dilandaskan pada Alkitab yaitu dengan menjadi terang dan garam di
tengah masyarakat multikultural. Kehidupan multikultural dalam konteks lintas agama
sejatinya dapat mewujudkan kedamaian di Indonesia. Dengan demikian, kehidupan
moderat antar umat beragama dapat terwujud dan memberikan dampak yaitu kehidupan
yang adil dan sejahtera bagi masyarakat Indonesia.

4. Kesimpulan

Teks Yohanes 4:1-30 dapat dibaca sebagai teks tentang dialog lintas agama antara
Yesus dan seorang perempuan Samaria yang secara konstruksi sosial dan budaya ditolak
komunitasnya pada saat itu. Yesus mengekspresikan hospitalitas sebagai wujud kasih-
Nya kepada perempuan Samaria. Dalam hospitalitas-Nya, Yesus berupaya memberitakan
kebenaran kepada orang lain meskipun ada tembok pemisah. Yesus berupaya mendobrak
tembok pemisah antara Yahudi dan Samaria melalui dialog dengan perempuan Samaria.
Melalui praktek hospitalitas yang dilakukan oleh Yesus dan perempuan Samaria dapat
mengubahkan kehidupan perempuan tersebut dan juga orang-orang Samaria. Yesus yang

56 Vienshe and Bella, “Melayani Seperti Perempuan Samaria: Membaca Ulang Yohanes 4: 1-30
Sebagai Konstruksi Keterlibatan Perempuan Dalam Pelayanan,” 16.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 123



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023)

awalnya dianggap musuh menjadi sahabat. Keteladanan Yesus dalam mempraktekkan
hospitalitas dengan perempuan Samaria dapat menjadi instrumen dalam membentuk
sikap orang Kristen di tengah multikulturalisme pada saat ini. Disrupsi hingga berujung
pada konflik agama akan selalu ada, akan tetapi dapat dikurangi eskalasinya dengan
kemauan untuk menerima perbedaan. Hospitalitas dalam bingkai moderasi beragama
adalah cara gereja dalam menjalankan kehidupan religius dalam lingkungan sosialnya
yakni membangun relasi dengan orang yang berbeda iman dalam kehidupan sosialnya
tanpa meninggalkan imannya. Dengan moderasi beragama, orang Kristen mengakar
dalam iman sambil belajar memberi penghormatan kepada kehidupan dan praktek
beragama orang lain. Dalam konteks saat ini, moderasi beragama menafikkan fanatisme
berlebih yang mengarah pada fundamentalisme dan radikalisme, tetapi merangkul
perbedaan dan membangun persahabatan. Oleh karena itu, praktek hospitalitas dalam
kehidupan moderat adalah pilar penting dalam membangun persatuan dan kesatuan di
tengah masyarakat multikultural.

Referensi

Abdillah, Aldi, and Anggi Maringan Hasiholan. “Beri Aku Air Hidup, Tuhan!: Seru
Perempuan Samaria Dan Gen-Z (Suatu Tafsir Kontrapuntal Yohanes 4: 14 Sebagai
Laku Spiritualitas Generasi Z Indonesia Era Postmodern).” Jurnal Abdiel: Khazanah
Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama Kristen dan Musik Gereja 5, no. 2 (2021): 176-
191.

Arifianto, Yonatan. “Deskripsi Sejarah Konflik Horizontal Orang Yahudi Dan Samaria.”
PASCA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 16, no. 1 (2020): 33-39.

Bang, Barnabas, and Agustinus M L Meko. “Spiritualitas Kesetiaan Dalam Perkawinan
Menurut Kitab Amsal 5: 15-20 Dan Injil Yohanes 4: 7-15.” Gaudium Vestrum: Jurnal
Kateketik Pastoral (2022): 51-63.

Bengu, Renny Tade. “Mengkaji Yohanes 4: 1-42 Sebagai Landasan Konselor Kristen Dalam
Bimbingan Konseling Remaja.” SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 4, no.
1(2022): 1-16.

Butarbutar, Rut Debora. “Dari Church Planting Ke Hospitalitas: Rekonstruksi Misi Gereja
Dalam Konteks Keberagaman.” EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani 4,
no. 2 (2021): 170-182.

Daeli, Dorkas Orienti, and Sonny Eli Zaluchu. “Analisis Fenomenologi Deskriptif Terhadap
Panggilan Iman Kristen Untuk Kerukunan Antar Umat Beragama Di Indonesia.”
SUNDERMANN: Jurnal Ilmiah Teologi, Pendidikan, Sains, Humaniora dan Kebudayaan
12, no. 2 (2019): 44-50.

Hakh, Samuel Benyamin. “Analisis Konstruktif Bibliologis Perjanjian Baru Tentang
Moderasi Beragama.” Kurios(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen) 8, no. 2
(2022): 297.

———. “Perjamuan Kudus Virtual Di Rumah Anggota Jemaat: Analisis Alkitabiah Tentang

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 124



Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Multikultural....

Kehadiran Allah Berdasarkan Yohanes 4: 21-24." DUNAMIS: Jurnal Teologi dan
Pendidikan Kristiani 5, no. 2 (2021): 460-480.

Hasiholan Hutapea, Rinto. “Nilai Pendidikan Kristiani ‘Terimalah Satu Akan Yang Lain’
Dalam Bingkai Moderasi Beragama.” Kurios 8, no. 1 (2022): 58-67.

Hendrilia, Yudi, Reni Triposa, and Gloria Gabriel Lumingas. “Menciptakan Kerukunan
Umat Beragama Dalam Masyarakat Majemuk Melalui Pemaknaan Kasih Berdasarkan
Matius 5:43-44.” Pneumatikos: Jurnal Teologi Kependetaan 11, no. 1 (2020): 61-70.
https://e-journal.stapin.ac.id/index.php/pneumatikos/article /view/34.

Hia, Meniati and Pika Idaman Jerih Hia. “Studi Literatur Tentang Perseteruan Antara
Yahudi Dengan Samaria Berdasarkan Informasi Yohanes 4: 9.” Jurnal Missio Cristo 6,
no. 1 (2023): 53-62.

Indrawan, Jerry, and Ananda Tania Putri. “Analisis Konflik Ambon Menggunakan
Penahapan Konflik Simon Fisher.” Jurnal Kolaborasi Resolusi Konflik 4, no. 1 (2022):
12-26.

Jamrah, Suryan A. “Toleransi Antarumat Beragama : Perspektif Islam” (2015): 185-200.

Laia, Kejar Hidup. “Model Pemberitaan Injil Melalui Pola Dialog Kehidupan Sehari-Hari
Ditinjau Dari Yohanes 4: 4-42.” SAINT PAUL’S REVIEW 1, no. 2 (2021): 87-97.

Martin, Lee Roy. “Old Testament Foundations for Christian Hospitality.” Verbum et
Ecclesia 35,no. 1 (2014): 1-9.

Mohamad Fahri, Ahmad Zainuri. “Moderasi Beragama Di Indonesia.” Intizar 25, no. 2
(2019): 95-100.

Mubit, Rizal. “Peran Agama Dalam Multikulturalisme Masyarakat Indonesia.” Epistemé:
Jurnal Pengembangan IImu Keislaman 11, no. 1 (2016): 163-184.

Panuntun, Daniel F., and Yohanes K. Susanta. “Christian Hospitality in Javanese Bancaan
Tradition.” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 77, no. 4 (2021): 1-7.

Panuntun, Daniel Fajar. “Nilai Hospitalitas Dalam Budaya Longko'Torayan.” In Teologi
Kontekstual Dan Kearifan Lokal Toraja, edited by Binsar Jonathan Pakpahan. Jakarta:
BPK Gunung Mulia, 2020.

Pardede, Rio Janto, Yatmini Yatmini, and Manintiro Uling. “Pekabaran Injil Dalam Konteks
Multikultural.” Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 11, no. 2
(2022): 255-277.

Patora, Marianus. “Berteologi Secara Moderat Dalam Konteks Kebhinekaan.” Kurios 8, no.
1(2022): 124.

Reni Triposa, Broto Yulianto. “Konstrukti Moderasi Beragama Melalui Pembacaan Matius
23:25-32.” Jurnal Teologi Gracia Deo 4, no. 2 (2022): 329-343.

Rinukti, Nunuk, Harls Evan R Siahaan, and Agustin Soewitomo Putri. “Kesetaraan Dan
Keadilan Gender Dalam Bingkai Teologi Hospitalitas Pentakostal.” DUNAMIS: Jurnal
Teologi dan Pendidikan Kristiani 6, no. 2 (2022): 782-796.

Salu, Syani B. Rante, Harls E.R. Siahaan, Nunuk Rinukti, and Agustin Soewitomo Putri.
“Early Church Hospitality-Based Pentecostal Mission in the Religious Moderation

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 125



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023)

Frame of Indonesia.” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 79, no. 1 (2023): 1-
6.

Samarenna, Desti. “Penghayatan Dan Pengalaman Pancasila Dalam Refleksi Matius 22:37-
40.” Jurnal Teruna Bhakti 3, no. 1 (2020): 36.

Siagian, Fereddy. “Ucapan Yesus Tentang ‘Berbahagialah’ Dalam Matius 5:1-12 Sebagai
Spirit Moderasi Beragama.” Kurios 8, no. 1 (2022): 243-251.

Siahaan, Harls Evan, Munatar Kause, and Fereddy Siagian. “Teologi Hospitalitas: Sebuah
Diskursus Konstruktif Agama Merevitalisasi Nilai-Nilai Kemanusiaan.” KAMBOTI:
Jurnal Sosial dan Humaniora 2, no. 2 (2022): 134-143.

Siahaya, Johannis, Nunuk Rinukti, Ho Lucky Setiawan, Charista Jasmine Siahaya, and Vicky
Samuel Sutiono. “Menstimulasi Sikap Kerukunan Dalam Jemaat: Sebuah Model
Moderasi Beragama Menurut Roma 14:1-4.” Kurios 7, no. 2 (2021): 345-351.

Siahaya, Johannis, and Harls Evan R Siahaan. “Menggagas Hospitalitas Pentakostal:
Membaca Ulang Kisah Para Rasul 2: 44-47 Di Masa Pandemi.” DUNAMIS: Jurnal
Teologi dan Pendidikan Kristiani 5, no. 2 (2021): 426-439.

Susanta, Yohanes K. “Hospitalitas Sebagai Upaya Mencegah Kekerasan Dalam Memelihara
Kerukunan Dalam Relasi Islam-Kristen Di Indonesia.” Societas Dei: Jurnal Agama dan
Masyarakat 2, no. 1 (2015): 281.

Sutanto, Hasan. Perjanjian Baru Interlinear Yunani-Indonesia Dan Konkordansi Perjanjian
Baru. Jilid I. Lembaga Alkitab Indonesia, 2014.

———. Perjanjian Baru Interlinear Yunani-Indonesia Dan Konkordansi Perjanjian Baru II.
Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia, 2014.

Sutrisno, Edy. “Aktualisasi Moderasi Beragama Di Lembaga Pendidikan.” Jurnal Bimas
Islam 12, no. 2 (2019): 323-348.

Syukron, Buyung. “Agama Dalam Pusaran Konflik (Studi Analisis Resolusi Terhadap
Munculnya Kekerasan Sosial Berbasis Agama Di Indonesia).” Ri‘ayah: Jurnal Sosial
dan Keagamaan 2, no. 01 (2017): 1-28.

Timothy Friberg, Barbara Friberg, And Neva F. Miller. Analytical Lexicon Of The Greek New
Testament: Baker’s Greek New Testament Library 4. 4th ed. Grand Rapids: Mich.:
Baker Books, 2000.

Tuju, Serva, Harls Evan R Siahaan, Melkius Ayok, Fereddy Siagian, and Donna Sampaleng.
“Hospitalitas Pendidikan Kristiani Dalam Masyarakat Majemuk.” Jurnal Teologi
Berita Hidup 3, no. 2 (2021): 344-355.

Vienshe, Nugraha, and Cory Febrica Bella. “Melayani Seperti Perempuan Samaria:
Membaca Ulang Yohanes 4: 1-30 Sebagai Konstruksi Keterlibatan Perempuan Dalam
Pelayanan.” JURNAL TERUNA BHAKTI 5, no. 1 (2022): 14-28.

Weinata Sairin. Kerukunan Umat Beragama Pilar Utama Kerukunan Berbangsa: Butir-
Butir Pemikiran, 2002.

Widjaja, Fransiskus Irwan, Harls Evan R Siahaan, and Octavianus Nathanael. “Partisipasi
Sosial-Politik Sebagai Praktek Hospitalitas Kaum Pentakostal.” DUNAMIS: Jurnal

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 126



Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Multikultural....

Teologi dan Pendidikan Kristiani 6, no. 1 (2021): 378-396.

Wilayanto, Setblon Tembang. “Kajian Biblika: Strategi Pembelajaran Yesus Berdasarkan
Injil Sinoptik Dan Implementasinya Dalam Pendidikan Agama Kristen Di
Erapostmodern.” Jurnal Aletheia: Teologi, Pendidikan dan Misi 4, no. 1 (2019): 81-
110.

Yewangoe, A. A. Agama Dan Kerukunan. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2002.

Yonatan Alex Arifianto, Carolina Etnasari Anjaya, Alfinny Jelie Runtunuwu. “Model
Menggereja Yang Ramah Dalam Ruang Virtual : Aktualisasi Iman Kristen Merawat
Keragaman.” Jurnal Teologi Gracia Deo 4, no. 2 (2022): 219-230.

Yosia, Adrianus. “Learning Dialogue from Jesus: A Reflective-Explorative Study of John 4:
7--21 on Interfaith Encounters.” Veritas: Jurnal Teologi dan Pelayanan 21, no. 1
(2022): 79-94.

Yunus, Firdaus M. “Konflik Agama Di Indonesia Problem Dan Solusi Pemecahannya.”
Substantia: Jurnal [Imu-Ilmu Ushuluddin 16, no. 2 (2014): 217-228.

Zeni, Justice, and Zari Panggabean. “Toleransi Sebagai Model Relasi Kerukunan Umat
Beragama Dalam Pendidikan Kristiani Pendahuluan.” Jurnal Teruna Bhakti 4, no. 2
(2022): 205-216.

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 127



