
 
Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 107 

 

 

MEWUJUDKAN MODERASI BERAGAMA DI TENGAH MASYARAKAT 
MULTIKULTURAL BERDASARKAN HOSPITALITAS KRISTEN DALAM 
YOHANES 4:1-30 
 

Setblon Tembang 
Institut Agama Kristen Negeri Toraja 
setblontembang02@gmail.com  
 
Abstract: This research is motivated by the rise of extreme religious attitudes and 
practices, which have an impact on the many conflicts between religious believers in 
multicultural societies. In response to this, efforts are needed to prevent conflict between 
religious communities by living a moderate lifestyle. Religious moderation is a balanced 
perspective, attitude, and religious practice. This research was conducted using a 
literature-based descriptive method. This research aims to offer efforts to realize religious 
moderation in a multicultural society based on Christian hospitality in John 4:1-30. The 
results of this research show that Jesus showed an example of practicing hospitality in 
realizing a moderate attitude in religion amidst the socio-religious disruption of Jews and 
Samaritans through dialogue. Jesus attempted reconciliation in the midst of the tense 
conflict between the Jews and Samaritans. This is a form of hospitality that reflects a 
moderate attitude in religion: enemies who become friends. Christian hospitality within the 
framework of religious moderation seeks to deny excessive fanaticism that leads to 
fundamentalism and radicalism but embraces differences and builds friendship. This is an 
important pillar in building unity and integrity in a multicultural society. 
 
Keywords: christian hospitality, religious moderation, multiculturalism, john 4:1-30 
 
Abstrak: Penelitian ini dilatarbelakangi oleh maraknya sikap dan praktek beragama 
yang ekstrim yang berdampak pada banyaknya konflik antar pemeluk agama dalam 
masyarakat multikultural. Merespon hal itu, dibutuhkan upaya untuk mencegah konflik 
antar umat beragama dengan cara hidup moderat. Moderasi beragama merupakan cara 
pandang, sikap dan praktek beragama yang seimbang. Penelitian ini dilakukan dengan 
menggunakan metode deskriptif berbasis literatur. Penelitian ini bertujuan untuk 
menawarkan upaya mewujudkan moderasi beragama di tengah masyarakat 
multikultural berdasarkan hospitalitas Kristiani dalam Yohanes 4:1-30. Adapun hasil 
penelitian ini yaitu Yesus menunjukkan keteladanan dalam mempraktekkan hospitalitas 
dalam mewujudkan sikap moderat dalam beragama di tengah disrupsi sosial-religi 
orang Yahudi dan Samaria melalui dialog. Yesus berupaya melakukan sebuah 
rekonsiliasi di tengah ketegangan konflik antara orang Yahudi-Samaria. Inilah bentuk 
hospitalitas yang merefleksikan sikap moderat dalam beragama, musuh yang menjadi 
sahabat.  Hospitalitas Kristiani dalam bingkai moderasi beragama berupaya menafikkan 
fanatisme berlebih yang mengarah pada fundamentalisme dan radikalisme, tetapi 
merangkul perbedaan dan membangun persahabatan. Hal inilah yang menjadi pilar 
penting dalam membangun persatuan dan kesatuan di tengah masyarakat multikultural. 
 
Kata Kunci: hospitalitas kristiani, moderasi beragama, multikultural, yohanes 4:1-3 
 

Article 

History: 
Received: 10-08- 2023 Revised:  18-11- 2023 Accepted:  18-11-2023 

MELO: Jurnal Studi Agama-agama 
ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) 
Volume 3, No 2, Desember 2023; (107-127) Available at: https://melo.iakn-toraja.ac.id 

 

mailto:setblontembang02@gmail.com


MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023) 

 

 

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 108 

1. Pendahuluan  

Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) adalah bangsa yang besar yang 

terdiri dari berbagai suku, agama, ras, budaya, adat istiadat, bahasa dan latar belakang 

sosial yang berbeda-beda serta memiliki banyak pulau. Perbedaan ini dipersatukan dalam 

suatu semboyan “Bhinneka tunggal Ika” yang bermakna Indonesia adalah negara 

multikultural tetapi tetap satu dalam bingkai Negara Kesatuan Republik Indonesia 

(NKRI). Yudi Hendrilia mengatakan, “Multikulturalisme dalam konteks Indonesia adalah 

anugerah Allah yang harus dirawat, dipelihara dan dikembangkan bukan untuk diacak-

acak.”1 Sehingga multikulturalisme yang ada harus dijaga dengan baik sebagai sebuah 

anugerah dari Tuhan. Selain dari multikulturalisme, kekayaan Indonesia juga yaitu 

multireligius. Kehidupan beragama dalam multireligius juga perlu dijaga dan dirawat 

dengan baik. Hal ini karena pemeluk agama mempunyai potensi dalam mengacak-acak 

persatuan dan kesatuan, bahkan dapat memutus ikatan tali persaudaraan.2 Perbedaan 

paham keagamaan sendiri kadang kala menyebabkan disintegrasi yang berujung pada 

perilaku intoleran dan berpotensi menghasilkan konflik horizontal yang dapat memecah 

belah kemajemukan bangsa Indonesia. Maka, perbedaan agama harus terus dijaga dengan 

baik, guna menciptakan masyarakat multikultural yang aman dan damai. 

Akan tetapi dewasa ini, kemajemukan Indonesia terancam dengan menjamurnya 

sikap dan praktek beragama yang berlebihan atau ekstrim. Hal ini ditandai dengan 

berkembangnya kelompok ekstrim kiri dan kanan yang memunculkan sikap intoleran 

dalam kehidupan beragama. Ada berbagai contoh kasus intoleran yang merusak 

keragaman di Indonesia misalnya konflik Poso yang berawal dari konflik individu yang 

merembes ke level agama.3 Selain itu, pada 19 Januari 1999 terjadi konflik agama di 

Ambon,4 pada 13 Oktober 2015 terjadi pembakaran gereja di Aceh Singkil, pada 17 Juli 

2015 terjadi kekerasan di Tolikara, dan pada 06 Desember 2016 terjadi pembubaran 

ibadah pra Natal di Bandung.5 Menurut catatan Setara Institute, selama kurun waktu 

tahun 2011 ada 244 peristiwa pelanggaran kebebasan beragama yang menyebar di 17 

wilayah pemantauan dan wilayah di luar pemantauan, di mana  terdapat 5 provinsi yang 

memiliki kategori tinggi yaitu 57 kasus di Jawa Barat, 45 kasus di Sulawesi Selatan, 31 

kasus di Jawa Timur, 24 kasus di Sumatera Utara, dan 12 kasus di Banten.6 Lebih lanjut 

 
1 Yudi Hendrilia, Reni Triposa, and Gloria Gabriel Lumingas, “Menciptakan Kerukunan Umat 

Beragama Dalam Masyarakat Majemuk Melalui Pemaknaan Kasih Berdasarkan Matius 5:43-44,” 
Pneumatikos: Jurnal Teologi Kependetaan 11, no. 1 (2020): 61–62, https://e-
journal.stapin.ac.id/index.php/pneumatikos/article/view/34. 

2 Suryan A Jamrah, “Toleransi Antarumat Beragama : Perspektif Islam” (2015): 185. 
3 Firdaus M Yunus, “Konflik Agama Di Indonesia Problem Dan Solusi Pemecahannya,” Substantia: 

Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 16, no. 2 (2014): 222. 
4 Jerry Indrawan and Ananda Tania Putri, “Analisis Konflik Ambon Menggunakan Penahapan 

Konflik Simon Fisher,” Jurnal Kolaborasi Resolusi Konflik 4, no. 1 (2022): 16. 
5 Buyung Syukron, “Agama Dalam Pusaran Konflik (Studi Analisis Resolusi Terhadap Munculnya 

Kekerasan Sosial Berbasis Agama Di Indonesia),” Ri’ayah: Jurnal Sosial dan Keagamaan 2, no. 01 (2017): 7–
11. 

6 Ibid., 7. 



Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Multikultural.... 

 
Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 109 

dari hasil riset Setara Institute, tahun 2020 merupakan tahun paling tinggi dalam indeks 

pelanggaran kebebasan berkeyakinan di Indonesia.7 Memperhatikan hal tersebut, konflik 

atas nama agama sangat berdampak bagi disharmonisasi kehidupan umat beragama di 

Indonesia. Maka sangat diperlukan sikap moderat sebagai perekat antara semangat 

beragama dan komitmen berbangsa. Dalam konteks Indonesia, beragama pada 

hakikatnya adalah ber-Indonesia dan ber-Indonesia pada hakikatnya adalah beragama. 

Dalam upaya mencegah terjadinya konflik dalam masyarakat multikultural 

khususnya konflik antar umat beragama, maka diperlukan peran umat beragama dalam 

mewujudkan moderasi beragama. Moderasi beragama merupakan cara pandang, sikap 

dan praktek beragama yang berimbang antara pengalaman beragama sendiri (eksklusif) 

dan penghormatan pada praktek kehidupan beragama umat yang berbeda keyakinan 

(inklusif).8 Moderasi beragama adalah sebuah solusi atas lahirnya sikap dan praktek 

ekstrim dalam beragama yakni ekstrim kiri dan kanan. Moderasi beragama bertujuan 

untuk mewujudkan kemaslahatan kehidupan umat beragama dan juga melahirkan 

kehidupan berbangsa dan bernegara yang harmonis, damai, dan toleran.   

Dalam implementasi moderasi beragama sangat penting untuk hidup dalam 

hospitalitas. Hospitalitas merupakan bentuk keramahtamahan dalam masyarakat untuk 

memberi akomodasi pada tamu serta perlindungan. Dalam Perjanjian Baru, hospitalitas 

dalam beragama telah ditunjukkan oleh Yesus dalam dialog dengan seorang perempuan 

Samaria (Yoh. 4:1-30). Yesus menjelaskan dan menunjukkan pemahaman yang baru 

mengenai beribadah kepada perempuan Samaria dengan sangat sempurna. Oleh karena 

itu, melalui tulisan dimaksudkan untuk menguraikan upaya mewujudkan moderasi 

beragama dalam masyarakat multikultural di Indonesia berdasarkan hospitalitas 

Kristiani sebagaimana telah diteladankan oleh  Yesus melalui dialog dengan perempuan 

Samaria dalam Yohanes 4:1-30.  

Penelitian sebelumnya tentang moderasi beragama telah ditinjau dari berbagai 

aspek termasuk didalamnya dibahas tentang hospitalitas Kristiani. Rut Debora Baturtur 

dan Raharja Sembiring Milala dalam tulisannya menemukan bahwa pelayanan misi tidak 

hanya untuk church planting dalam keberagaman, tetapi merupakan pemberitaan 

sekaligus penerimaan orang lain.9 Serva Tuju dkk., menemukan bahwa hospitalitas 

pendidikan Kristiani merupakan value untuk melakukan hukum kasih dalam relasi sosial 

di tengah keberagaman identitas.10 Johanis Siahaya dan Harls Evan R. Siahaan dalam 

penelitiannya menyatakan bahwa pembacaan ulang Kisah Para Rasul 2:44-47 menggagas 

 
7 Broto Yulianto Reni Triposa, “Konstrukti Moderasi Beragama Melalui Pembacaan Matius 23:25-

32,” Jurnal Teologi Gracia Deo 4, no. 2 (2022): 630. 
8 Edy Sutrisno, “Aktualisasi Moderasi Beragama Di Lembaga Pendidikan,” Jurnal Bimas Islam 12, no. 

2 (2019): 330. 
9 Rut Debora Butarbutar, “Dari Church Planting Ke Hospitalitas: Rekonstruksi Misi Gereja Dalam 

Konteks Keberagaman,” EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani 4, no. 2 (2021): 170. 
10 Serva Tuju et al., “Hospitalitas Pendidikan Kristiani Dalam Masyarakat Majemuk,” Jurnal Teologi 

Berita Hidup 3, no. 2 (2021): 344. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023) 

 

 

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 110 

hospitalitas pentakostal yang tidak hanya nampak dalam kebaikan Kristen tetapi juga 

dalam tindakan liturgis.11 Dalam konteks moderasi di tengah kemajemukan, Marianus 

Patora dalam penelitiannya menemukan bahwa berteologi secara moderat akan mampu 

mentransformasikan sikap yang berbeda dengan tetap mengedepankan nilai-nilai 

kebhinekaan sebagai penguat guna mendorong kehidupan moderat yang humanis.12  

Sedangkan dalam konteks kajian biblika tentang moderasi sudah banyak di 

lakukan di antaranya Charista Jasmine Siahaya dkk., menemukan bahwa kerukunan antar 

anggota jemaat dalam Roma 14:1-14 dapat menstimulasi sikap moderasi beragama umat 

Kristen di Indonesia.13 Penelitian lainnya dilakukan oleh Freddy Siagian menyimpulkan 

bahwa, ucapan Yesus tentang “berbahagialah” pada khotbah di bukit dapat menjadi 

materi ajar dalam membangun spirit moderasi bagi umat Kristen.14  Akan tetapi kajian 

atas Yohanes 4:1-30 sebagai gagasan moderasi beragama yang Yesus lakukan masih 

belum ada. Hal inilah yang akan menjadi novelty dalam penelitian ini yakni mewujudkan 

moderasi beragama melalui hospitalitas Kristiani sebagaimana dalam Yohanes 4:1-30. 

 Penelitian ini bertujuan untuk menawarkan upaya dalam mewujudkan moderasi 

beragama di tengah masyarakat multikultural berdasarkan hospitalitas Kristiani ditinjau 

dari Yohanes 4:1-30. Dari banyaknya kajian teologis tentang moderasi beragama dan 

hospitalitas, penulis mencoba memberikan tawaran mewujudkan moderasi beragama di 

tengah masyarakat multikultural berdasarkan hospitalitas Kristiani dalam Yohanes 4:1-

30. Penelitian ini akan merefleksikan dialog Yesus dengan perempuan Samaria sebagai 

hospitalitas Kristiani untuk mewujudkan moderasi beragama di tengah masyarakat 

multikultural yang terus dilakukan dalam bingkai religiositas.  

 

2. Metode Penelitian  

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan penelitian kualitatif dengan metode 

kajian deskriptif didasarkan pada argumentasi dari studi literatur. Studi literatur adalah 

serangkaian kegiatan pengumpulan data pustaka dengan membaca dan mencatat serat 

mengelola bahan penelitian. Penelitian dilakukan dengan menelusuri berbagai literatur, 

baik buku dan artikel jurnal, mengenai diskurs kehidupan beragama guna memperoleh 

pemetaan masalah terkait dengan hospitalitas Kristiani dan moderasi beragama di tengah 

masyarakat multikultural. Penulis juga akan menelusuri hospitalitas dalam bingkai 

moderasi beragama dalam Yohanes 4:1-30. Setelah data dikumpulkan akan ditelaah dan 

dianalisis sehingga mendapatkan informasi untuk menjawab permasalah penelitian. 

 
11 Johannis Siahaya and Harls Evan R Siahaan, “Menggagas Hospitalitas Pentakostal: Membaca 

Ulang Kisah Para Rasul 2: 44-47 Di Masa Pandemi,” DUNAMIS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 5, no. 
2 (2021): 426. 

12 Marianus Patora, “Berteologi Secara Moderat Dalam Konteks Kebhinekaan,” Kurios 8, no. 1 
(2022): 124. 

13 Johannis Siahaya et al., “Menstimulasi Sikap Kerukunan Dalam Jemaat: Sebuah Model Moderasi 
Beragama Menurut Roma 14:1-4,” Kurios 7, no. 2 (2021): 345. 

14 Fereddy Siagian, “Ucapan Yesus Tentang ‘Berbahagialah’ Dalam Matius 5:1-12 Sebagai Spirit 
Moderasi Beragama,” Kurios 8, no. 1 (2022): 243. 



Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Multikultural.... 

 
Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 111 

 

3. Hasil dan Pembahasan  

Moderasi Beragama di Tengah Multikulturalisme 

Moderasi beragama merupakan cara pandang, sikap, dan perilaku beragama yang 

mengambil jalan tengah. Hal ini akan terwujud dalam tindakan yang adil dan berimbang 

dalam beragama. Moderasi beragama merupakan cara pandang, sikap, dan perilaku 

beragama yang berimbang antara pengalaman agama sendiri (eksklusif) dan 

penghormatan pada praktek keagamaan umat lain (inklusif).15 Artinya bahwa dalam 

moderasi beragama tidak mengabaikan sisi internum yaitu sesuatu yang melekat pada 

diri seseorang yakni iman dan doktrin masing-masing agama. Namun seseorang harus 

membangun relasi dengan orang lain yang berbeda agama yang disebut juga dengan sisi 

eksternum. Antara sisi eksternum dan internum harus berimbang. Sisi internum akan 

diwujudkan cara beragama (eksternum) sebagai tindakan nyata dari kehidupan yang 

saleh dan beriman (internum). 

Dalam upaya membangun hubungan antara agama dengan multikulturalisme, 

maka diperlukan dua hal yaitu, reinterpretasi doktrin-doktrin keagamaan yang dijadikan 

pembenaran untuk bersikap eksklusif dan yang kedua yaitu mendialogkan agama dengan 

gagasan-gagasan modern.16 Dengan penafsiran ulang dan upaya dialog dalam beragama 

akan menghasilkan sikap saling memahami dalam perbedaan. Perbedaan adalah sesuatu 

yang wajar dan tidak perlu dipertentangkan. Perbedaan harus dijadikan sebagai 

pembanding, pendorong, penguat, dan pemurni dari apa yang dimiliki. Orang Kristen 

dalam membangun relasi dengan orang yang berbeda keyakinan semestinya hidup rukun, 

bersatu, membantu, damai dan saling mengasihi. Hadirnya agama sebagai pondasi, 

langkah awal, dan sebuah inisiasi dalam mewujudkan terciptanya masyarakat yang 

bermoral.17 Hal inilah yang dapat mendorong nurani manusia sebagai makhluk yang 

berakal dan beradab sehingga pada akhirnya dapat terimplementasi dalam kegiatan 

berbangsa dan bernegara yang adil dan makmur.  

Moderasi beragama adalah tanggungjawab yang harus dilakukan oleh semua 

komponen bangsa. Moderasi beragama menjadi jalan tengah dalam beragama, dengan 

menghargai keberagaman tanpa kehilangan identitas keagamaan. Beragama secara 

moderat bukan berarti hidup dalam cara beragama orang lain, namun sebaliknya dalam 

perspektif Kristen moderasi merupakan refleksi cara hidup menggereja yang 

diteladankan oleh Yesus yang mau hidup dengan orang lain. Dalam konteks kehidupan 

Kristen, kehidupan moderat merupakan salah satu cara dalam mengaktualisasikan 

 
15 Rinto Hasiholan Hutapea, “Nilai Pendidikan Kristiani ‘Terimalah Satu Akan Yang Lain’ Dalam 

Bingkai Moderasi Beragama,” Kurios 8, no. 1 (2022): 61–62. 
16 Rizal Mubit, “Peran Agama Dalam Multikulturalisme Masyarakat Indonesia,” Epistemé: Jurnal 

Pengembangan Ilmu Keislaman 11, no. 1 (2016): 174. 
17 Ahmad Zainuri Mohamad Fahri, “Moderasi Beragama Di Indonesia,” Intizar 25, no. 2 (2019): 95–

100. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023) 

 

 

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 112 

doktrin agama yang sesuai dengan kebenaran Firman Tuhan. 18 Kehidupan moderat 

haruslah inheren dalam kekristenan, bukan peran yang dimainkan secara paksa. Oleh 

karena itu orang Kristen memiliki peran dalam mewujudkan moderasi beragama sebagai 

respon iman tanpa mengurangi iman kepada Tuhan Yesus. 

Dalam konteks multikulturalisme, moderasi beragama menyadarkan bahwa Allah 

menghargai setiap perbedaan. Hal ini ditunjukkan dalam melalui kasih Allah yang 

diperuntukkan bukan hanya bagi umat Allah tetapi kepada semua orang. Dalam moderasi 

beragama, perilaku Kristiani yang ditunjukkan adalah adanya penghormatan dan 

penghargaan terhadap semua pemeluk agama. Moderasi beragama merupakan bagian 

yang terutama dalam menghargai multikulturalisme yang ada.19 Moderasi beragama pada 

esensinya memiliki semangat untuk memanusiakan manusia. Dalam prakteknya, 

moderasi beragama didasarkan pada kesadaran bahwa setiap manusia memiliki hak yang 

sama. Maka dalam moderasi beragama ada upaya jalan tengah untuk mencegah 

terjadinya sikap radikal dan intoleran. 

Membangun moderasi beragama adalah fondasi kesatuan bangsa Indonesia. 

Moderasi beragama dalam konteks multireligius bukan berarti menghilangkan identitas 

dan entitas setiap komponen dan partisipasi dari agama-agama. Moderasi beragama 

mempunyai harapan bahwa semuanya dapat menjadi warga negara tanpa merasa 

terasing. Moderasi beragama bukan untuk menyatukan dua keyakinan menjadi satu, atau 

saling bertukar keyakinan dengan agama yang lain. Moderasi adalah suatu bentuk 

interaksi sosial, sehingga adanya kesepakatan bersama yang dapat dan tidak dapat 

dilanggar. Praktek saling menghormati, menghargai dan tidak memaksakan pandangan 

agama sendiri kepada siapapun merupakan syarat dalam keberhasilan di masa depan 

Indonesia.  Oleh karena itu, moderasi beragama tidak hanya menjadi slogan semata tetapi 

menjadi spirit beragama dalam menjaga keutuhan dan persatuan Negara Kesatuan 

Republik Indonesia (NKRI).  

 

Hospitalitas Kristiani: Modal dalam Moderasi Beragama 

Secara etimologi, kata hospitalitas  berasal dari bahasa Yunani yaitu kata 

“filoxenia” (philoxenia) yang terdiri dari dua kata yaitu, “filoj” (philos) yang artinya kasih 

dan “xenoj” (xenos) yang artinya orang asing, yang lain.20 Joas Adiprasetya menyatakan, 

“Arti istilah hospitalitas adalah mengasihi orang asing sebagai seorang sahabat atau 

menyahabati orang asing.”21 Praktek hospitalitas ini terinspirasi dari bentuk 

 
18 Reni Triposa, “Konstrukti Moderasi Beragama Melalui Pembacaan Matius 23:25-32,” 335. 
19 Patora, “Berteologi Secara Moderat Dalam Konteks Kebhinekaan,” 130. 
20 Yohanes K Susanta, “Hospitalitas Sebagai Upaya Mencegah Kekerasan Dalam Memelihara 

Kerukunan Dalam Relasi Islam-Kristen Di Indonesia,” Societas Dei: Jurnal Agama dan Masyarakat 2, no. 1 
(2015): 303. 

21 Fransiskus Irwan Widjaja, Harls Evan R Siahaan, and Octavianus Nathanael, “Partisipasi Sosial-
Politik Sebagai Praktek Hospitalitas Kaum Pentakostal,” DUNAMIS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 
6, no. 1 (2021): 378–396. 



Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Multikultural.... 

 
Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 113 

keramahtamahan seorang tuan rumah dalam menerima para pengembara. Para 

pengembara memerlukan tuan rumah demi keberlangsungan hidupnya, dan tuan rumah 

menyambut dengan memberikan akomodasi sebagai bentuk praktek hospitalitas. Sebagai 

dampaknya tuan rumah akan mendapatkan pengalaman-pengalaman dari para 

pengembara. Sehingga dalam hospitalitas terkandung makna suatu hubungan timbal 

balik akan tetapi tidak memperhitungkan nilai yang diterimanya. Hospitalitas 

mengajarkan manusia untuk menerima orang lain sebagai bentuk kecintaan kepada 

semua orang.22 Maka hospitalitas dapat dipahami sebagai bentuk penyambutan setiap 

individu kepada individu lain sebagai cinta bagi setiap manusia di dunia ini.  

Hospitalitas tidak selalu mendapatkan respons yang seimbang karena banyak 

perilaku fundamentalisme agama yang tidak menempatkan nilai-nilai kemanusiaan 

dalam perbedaan. Hospitalitas memiliki resiko tersendiri khususnya penyalahgunaan 

dari orang asing. Hospitalitas yang diberikan oleh tuan rumah dapat disalahgunakan oleh 

orang lain. Susanta menyatakan, “Hospitalitas dapat diselesaikan bagi setiap manusia 

yang setia melakukan keramahan untuk mencapai keharmonisan.”23 Dalam konteks 

masyarakat multireligius perlu dibangun paradigma baru yang efektif untuk hospitalitas 

agar tidak menaruh curiga pada orang yang berbeda.24 Resiko dari praktek hospitalitas 

dapat diselesaikan dengan mempraktekkan keramahtamahan itu secara terus menerus. 

Maka hospitalitas harus dilakukan oleh orang Kristen secara konsisten dengan 

membangun paradigma baru tanpa menaruh curiga pada orang lain dan mengabaikan 

dari setiap resiko yang mungkin ditimbulkannya untuk mencapai suatu harmoni hidup 

bersama dengan orang lain. 

Hospitalitas telah menjadi suatu tradisi yang dilakukan oleh orang Kristen sejak 

dahulu dalam rangka membangun persahabatan yang berlandaskan nilai-nilai Kristiani. 

Hospitalitas Kristen merupakan bentuk keramahtamahan kepada setiap orang, tanpa 

membedakan iman mereka. Daniel Fajar Panuntun menuliskan, “Bentuk keramahan 

tersebut merupakan bentuk image of God yang dimiliki oleh setiap orang percaya.”25 

Hospitalitas tersebut merupakan suatu refleksi dari manifestasi kasih Allah kepada dunia 

yang diwujudkan dalam relasi antara satu person ke person lainnya. Hospitalitas sendiri 

merupakan esensi bagi manusia untuk bertahan dan berkembang dalam 

multikulturalisme dewasa ini. Maka dalam hospitalitas terkandung makna kasih yang 

menjadi cara pandang dan tanggung jawab setiap orang percaya dalam menjalin 

persahabatan dengan orang lain guna membawa terang kasih Tuhan di tengah dunia ini. 

 
22 Daniel F. Panuntun and Yohanes K. Susanta, “Christian Hospitality in Javanese Bancaan 

Tradition,” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 77, no. 4 (2021): 5. 
23 Susanta, “Hospitalitas Sebagai Upaya Mencegah Kekerasan Dalam Memelihara Kerukunan Dalam 

Relasi Islam-Kristen Di Indonesia,” 306. 
24 Lee Roy Martin, “Old Testament Foundations for Christian Hospitality,” Verbum et Ecclesia 35, no. 

1 (2014): 6. 
25 Daniel Fajar Panuntun, “Nilai Hospitalitas Dalam Budaya Longko’Torayan,” in Teologi Kontekstual 

Dan Kearifan Lokal Toraja, ed. Binsar Jonathan Pakpahan (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2020), 31. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023) 

 

 

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 114 

Hospitalitas Kristiani merupakan hal penting, yang dapat dipahami sebagai cinta 

bagi setiap manusia di dunia untuk membawa terang kasih Tuhan ke dunia.26 Hospitalitas 

Kristini bertujuan untuk memanusiakan manusia tanpa mempedulikan perbedaan 

identitas yang dijadikan komoditas politik pecah belah.27 Ini merupakan wujud dari kasih 

Tuhan kepada dunia yang diterapkan oleh orang Kristen. Setiap orang yang merasakan 

kasih Tuhan harus mempraktekkan hospitalitas. Hal ini karena hospitalitas sebagai 

bentuk perluasan kasih Allah kepada dunia. Hospitalitas menjadikan relasi manusia satu 

dengan manusia lainnya semakin erat dan tidak membeda-bedakan orang lain. Maka 

hospitalitas merupakan suatu bentuk konkrit dari pengakuan bahwa manusia adalah 

makhluk hidup yang sedang bertamu di hadapan Tuhan.  

Teologi hospitalitas dewasa banyak dikembangkan dalam rangka mencairkan 

hubungan antar agama melalui dialog antar agama. Selain itu, teologi hospitalitas 

dikembangkan dalam rangka mengkonstruksi persahabatan kepada orang yang asing. 

Hospitalitas secara sederhana menitikberatkan pada perlakuan terhadap pihak yang 

berbeda identitas atau kepada orang yang asing. Perilaku tersebut bukan hanya sekadar 

formalitas, tetapi karakter dalam kehidupan orang Kristen.28 Teologi hospitalitas menjadi 

titik reflektif yang mempertanyakan kembali nilai-nilai kemanusiaan, khususnya umat 

kristiani, dalam mengejawantahkan hukum kasih, sebagai inti ajaran Kristus, baik 

terhadap Tuhan maupun sesama.29 Hal ini karena hospitalitas lebih menekankan pada 

penyambutan dengan ketulusan dan keramahan. Dengan demikian hospitalitas Kristiani 

merupakan modal dalam dalam gagasan moderasi beragama yang didasarkan pada kasih. 

Gagasan moderasi adalah hospitalitas dalam menyambut dan memperlakukan 

orang lain yang berbeda. Moderasi beragama menafikkan fanatisme berlebih yang 

mengarah pada fundamentalisme dan radikalisme, tetapi merangkul perbedaan dan 

membangun persahabatan. Hospitalitas berbeda dengan kebaikan, sekalipun hospitalitas 

menekankan sikap keramahan sebagai ekspresi kebaikan yang berlandaskan pada kasih. 

Hospitalitas didasarkan pada penerimaan terhadap orang asing atau orang yang berbeda. 

Dengan demikian perjumpaan antara hospitalitas dan moderasi beragama adalah dalam 

memanusiakan manusia dalam perbedaan yang ada. Kemanusiaan menjadi tujuan 

manusia dalam menerima orang lain meskipun ada perbedaan yang sangat tajam.  

Moderasi beragama harus tercermin dalam iman Kristen, berdasarkan ajaran 

Yesus yang artinya bahwa moderasi beragama bukanlah objek politik yang dipaksakan 

sebagai wacana teologi dengan tujuan tertentu tetapi dengan maksud dan tujuan yang 

 
26 Panuntun and Susanta, “Christian Hospitality in Javanese Bancaan Tradition,” 5. 
27 Tuju et al., “Hospitalitas Pendidikan Kristiani Dalam Masyarakat Majemuk,” 351. 
28 Nunuk Rinukti, Harls Evan R Siahaan, and Agustin Soewitomo Putri, “Kesetaraan Dan Keadilan 

Gender Dalam Bingkai Teologi Hospitalitas Pentakostal,” DUNAMIS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 
6, no. 2 (2022): 788. 

29 Harls Evan Siahaan, Munatar Kause, and Fereddy Siagian, “Teologi Hospitalitas: Sebuah 
Diskursus Konstruktif Agama Merevitalisasi Nilai-Nilai Kemanusiaan,” KAMBOTI: Jurnal Sosial dan 
Humaniora 2, no. 2 (2022): 137–138. 



Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Multikultural.... 

 
Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 115 

baik. Hospitalitas Kristiani diwujudkan dalam tindakan sosial orang beriman sebagai 

wujud perjumpaan sosial di mana gereja bertemu dengan konteks sosialnya.30 

Hospitalitas sebagai cara gereja dalam menjalankan kehidupan religius dalam lingkungan 

sosialnya yakni membangun relasi dengan orang yang berbeda iman dalam kehidupan 

sosialnya tanpa meninggalkan imannya. Hospitalitas Kristiani harus menyambut orang 

yang lain dengan tulus, ramah, dan tidak didasarkan pada diskriminasi atau membeda-

bedakan. Moderasi beragama merupakan suatu tanda integritas. Maka setiap orang 

Kristen harus menyambut orang lain dan tidak membeda-bedakan karena setiap manusia 

saling membutuhkan satu dengan yang lain. 

Hospitalitas bukan hanya sekedar doktrin atau teologi yang dirancang untuk 

mengajarkan manusia mewujudkan hukum kasih dalam sikap menerima dan menghargai 

perbedaan, tetapi merupakan suatu kehidupan spiritualitas, yang menghidupkan kembali 

hukum kasih.31  Hospitalitas tidak menghilangkan resiko terburuk dalam kehidupan 

beragama, sebaliknya merupakan suatu momentum untuk menunjukkan wajah Kristus di 

dunia.  Dalam hal ini hospitalitas Kristiani tidak akan menghilangkan semangat 

pemberitaan Injil bagi orang lain sebagai wujud pelaksanaan amanat agung dari Yesus 

Kristus (Mat. 28: 19-20). Hospitalitas dalam bingkai moderasi beragama diwujudkan 

dalam sikap beragama yang seimbang antara sisi internum yakni kehidupan dalam 

praktek agama dan menjalankan perintah agama dalam keimanan masing-masing dan sisi 

eksternum berupa penghormatan kepada kehidupan dan praktek beragama orang lain. 

 

Hospitalitas Kristiani dalam Narasi Yohanes 4:1-30 

Dialog Yesus dan perempuan Samaria di Sikhar merupakan sebuah perjumpaan 

yang menarik dan dicatatkan oleh Yohanes dalam Injilnya (Yohanes 4:1-30). Dalam 

konteksnya Yohanes menuliskan bahwa Yesus harus melintasi Samaria Ketika 

meninggalkan Yudea dan kembali ke Galilea. Pernyataan “Ia harus melintasi Samaria” 

dalam ayat 4 memiliki sebuah makna yang dalam.  Kata “harus” diterjemahkan dari kata 

“edei” (edei) yang berasal dari kata “dei” (dei) yang berarti mengharuskan, perlu dan 

harus.32 Dalam Analytical Lexicon of the Greek New Testament kata “dei” (dei) berarti 

“keharusan atau keniscayaan dalam suatu kejadian jika perlu, seseorang harus (Mat. 

17:19), menyatakan kehendak Allah yang mengikat (Luk. 13:14), sebuah paksaan yang 

seharusnya seorang harus (Kis. 5:29).”33 Dalam artian bahwa suatu peristiwa harus 

diekspresikan, bahkan kalau bisa dilakukan dengan paksaan. Sehingga kata “dei” (dei) 

yang dimaksudkan adalah suatu kehendak Allah yang mau tidak mau harus dilakukan dan 

 
30 Syani B. Rante Salu et al., “Early Church Hospitality-Based Pentecostal Mission in the Religious 

Moderation Frame of Indonesia,” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 79, no. 1 (2023): 5. 
31 Ibid., 4. 
32 Hasan Sutanto, Perjanjian Baru Interlinear Yunani-Indonesia Dan Konkordansi Perjanjian Baru, 

Jilid I. (Lembaga Alkitab Indonesia, 2014). 
33 And Neva F. Miller Timothy Friberg, Barbara Friberg, Analytical Lexicon Of The Greek New 

Testament: Baker’s Greek New Testament Library 4, 4th ed. (Grand Rapids: Mich. : Baker Books, 2000), 104. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023) 

 

 

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 116 

mengikat. Artinya, tujuan Yesus melewati Samaria karena ada yang membutuhkan 

sebagai bagian dari kehendak Allah yang harus dilakukan. 

Perjalan dari Yudea ke Galilea sesungguhnya dapat ditempuh dengan dua jalur. 

Jalur yang pertama adalah jalan memutar dan jauh, dapat ditempuh melalui daerah Timur 

Yordan, sedangkan jalan melalui Samaria merupakan jalur yang lebih pendek. Catatan 

historis menunjukkan bahwa, wilayah Samaria sangat dibenci oleh orang-orang Yahudi 

sehingga mereka sering melewati jalan memutar melalui sisi Timur Yordan jika akan ke 

Galilea.34 Dalam pandangan orang Yahudi, orang Yahudi merasa lebih baik dari orang 

Samaria, sehingga orang Yahudi tidak mau melalui Samaria. Mereka biasanya 

menyeberangi sungai Yordan lalu ke Galilea, mengelilingi Samaria.35 Dalam praktek hidup 

orang Yahudi mengharamkan untuk bergaul dengan orang Samaria. Hal ini juga 

didasarkan pada pandangan bahwa orang Samaria dipandang telah kawin campur dengan 

orang non Yahudi sehingga darah yang murni sebagai orang Yahudi sudah tidak ada lagi, 

sedangkan orang Samaria menegaskan bahwa mereka masih memelihara kemurnian 

darah mereka sebagai orang Yahudi.36 Nampaknya Yesus melewati Samaria karena 

pertimbangan geografis, namun lebih dari pada itu Yesus menunjukkan bahwa ada yang 

membutuhkannya di Samaria. 

Selain itu, ada pertentangan antara orang Yahudi dan Samaria dalam hal 

peribadatan. Orang Samaria beribadah di gunung Gerizim sementara orang Yahudi 

beribadah di Bait Allah di Yerusalem.37 Sesungguhnya konflik ini berawal dari pecahnya 

kerajaan yaitu Yehuda dan Israel. Hal ini dimulai dengan perebutan wilayah kekuasaan 

dan berlanjut pada zaman pemulangan bangsa Israel dari Babel. Muncullah konflik agama, 

yang berujung pada penolakan keikutsertaan orang Yahudi yang berdiam di Yehuda dan 

Samaria dalam pembangunan bait suci. Josephus sebagaimana dikutip oleh Samuel 

Benyamin Hakh mengemukakan bahwa orang Yahudi menolak orang Samaria untuk 

bergabung bersama membangun bait Allah di Yerusalem sejak zaman Nehemia.38 Minati 

Hia dan Pika Idaman Jerih Hia mengatakan, “Penolakan orang Samaria dalam membangun 

bait Allah bukan disebabkan oleh karena pernikahan campur yang mereka lakukan tetapi 

telah meninggalkan Yahweh dengan melakukan penyembahan kepada lembu emas 

buatan raja Yerobeam.”39 Maka orang Samaria mendirikan sebuah pusat ibadah 

 
34 Rio Janto Pardede, Yatmini Yatmini, and Manintiro Uling, “Pekabaran Injil Dalam Konteks 

Multikultural,” Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 11, no. 2 (2022): 164. 
35 Kejar Hidup Laia, “Model Pemberitaan Injil Melalui Pola Dialog Kehidupan Sehari-Hari Ditinjau 

Dari Yohanes 4: 4-42,” SAINT PAUL’S REVIEW 1, no. 2 (2021): 89. 
36 Samuel Benyamin Hakh, “Perjamuan Kudus Virtual Di Rumah Anggota Jemaat: Analisis Alkitabiah 

Tentang Kehadiran Allah Berdasarkan Yohanes 4: 21-24,” DUNAMIS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 
5, no. 2 (2021): 467. 

37 Barnabas Bang and Agustinus M L Meko, “Spiritualitas Kesetiaan Dalam Perkawinan Menurut 
Kitab Amsal 5: 15-20 Dan Injil Yohanes 4: 7-15,” Gaudium Vestrum: Jurnal Kateketik Pastoral (2022): 55. 

38 Samuel Benyamin Hakh, “Analisis Konstruktif Bibliologis Perjanjian Baru Tentang Moderasi 
Beragama,” Kurios(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen) 8, no. 2 (2022): 305. 

39 Meniati and Pika Idaman Jerih Hia Hia, “Studi Literatur Tentang Perseteruan Antara Yahudi 
Dengan Samaria Berdasarkan Informasi Yohanes 4: 9,” Jurnal Missio Cristo 6, no. 1 (2023): 61. 



Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Multikultural.... 

 
Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 117 

pengganti di Gunung Gerizim (Yoh. 4:20).  Perbedaan dalam komunitas Yahudi-Samaria 

menjadi tembok pemisah relasi Yahudi-Samaria. Itulah sebabnya dalam dialog tersebut, 

perempuan Samaria menolak permintaan Yesus.  

Yesus menjadikan Samaria sebagai sasaran terjadi karena adanya persoalan etik 

global baik dari segi budaya, etnis dan juga keagamaan orang Yahudi dan Samaria. Pilihan 

orang Samaria untuk beribadah di gunung Gerizim menciptakan permusuhan antara 

orang Yahudi dan Samaria (Mat. 10:5; Yoh.4:9). Yesus juga berusaha memahami konteks 

dalam pelayanannya yakni adanya konflik antara orang Yahudi dan Samaria. Konflik 

tersebut adalah konflik yang berkepanjangan dan berdampak pada lahirnya kebencian 

antara orang Yahudi dan Samaria. Yesus berusaha memahami tentang pendekatan 

multikultural melalui etnis dan budaya, serta multireligius sebagai pintu masuk untuk 

membangun kehidupan bersama melalui pelayanan kepada orang Samaria. Jadi Yesus 

harus melintasi samaria karena ia tahu konteks yang Ia akan sasar yaitu konteks 

multikultural dan multireligius. Dalam hal ini Yesus dan perempuan Samaria memiliki 

perbedaan baik dari segi tenis, budaya dan juga perbedaan agama. 

Dalam Yohanes 4:1-9 mengisahkan tentang percakapan antara Yesus dan seorang 

perempuan Samaria di Sumur di daerah Sikhem. Yohanes mengisahkan bahwa Yesus 

meminta air kepada seorang perempuan Samaria yang ditemuinya di Sumur Yakub. Yesus 

berkata “Berilah aku minum” (Yoh. 4:7). Nampaknya perempuan tersebut merasa heran 

yang berdampak pada penolakan untuk memberi air kepada Yesus. Penolakan 

perempuan Samaria ini tentu didasari oleh sebuah realita bahwa ada gap dalam relasi 

antara orang Yahudi dan Samaria. Perempuan Samaria itu berkata “masakan engkau 

seorang Yahudi meminta minum kepada seorang Samaria?” (Yoh. 4:9). Dalam ayat 9, 

Nampak sebuah fakta bahwa orang Yahudi tidak bergaul dengan orang Samaria. Dalam 

bahasa Yunani kata bergaul diterjemahkan dari kata “sugcrwntai” (sugkhrontai) yang 

berarti bergaul.40 McHugh sebagaimana dikutip oleh Nugraha Vienshe dan Cory F. Bella 

mengartikan kata ini sebagai “hubungan dalam hal relasi sosial, dan menggunakan wadah 

yang sama untuk makan dan minum”41 Artinya, orang Yahudi berkeberatan berbagi 

dengan orang Samaria, pun sebaliknya. Hal ini lahir dari anggapan bahwa orang Yahudi 

tidak dapat berbagi dengan orang Samaria karena dianggap najis.  

Dalam ayat 1-9, nampak bahwa ada perbedaan kedudukan berdasarkan pada pada 

konstruksi sosial antara Yesus dan perempuan Samaria. Perempuan Samaria yang 

berdialog dengan Yesus sepertinya memiliki reputasi sosial yang buruk secara moral. Hal 

ini diperkuat dengan fakta dalam ayat 17 dan 18 bahwa ia sudah memiliki lima suami dan 

satu laki-laki lain tidak memiliki status yang jelas. Selain itu, Yesus dan perempuan 

 
40 Hasan Sutanto, Perjanjian Baru Interlinear Yunani-Indonesia Dan Konkordansi Perjanjian Baru II 

(Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia, 2014), S-274. 
41 Nugraha Vienshe and Cory Febrica Bella, “Melayani Seperti Perempuan Samaria: Membaca 

Ulang Yohanes 4: 1-30 Sebagai Konstruksi Keterlibatan Perempuan Dalam Pelayanan,” JURNAL TERUNA 
BHAKTI 5, no. 1 (2022): 18. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023) 

 

 

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 118 

Samaria memiliki perbedaan kultur dan religi yang menjadi gap besar yakni adanya 

stigmatisasi antara orang Yahudi dan orang Samaria. Meskipun demikian, Yesus berusaha 

mendobrak dan merobohkan gap tersebut melalui permintaan untuk diberikan air 

kepada perempuan Samaria.  Yesus mendasarkan dialog dengan perempuan Samaria 

pada prinsip keterbukaan terhadap persahabatan (hospitalitas). Sehingga melalui dialog 

antara Yesus dan perempuan Samaria, Yesus tidak hanya melampaui konstruksi pada 

kebudayaan dan gender yang ditetapkan oleh masyarakat pada masa itu, tetapi juga 

melampaui konstruksi batas agama. 

Dalam Yohanes 4:10-30, Yesus memulai dialog tentang mata air kehidupan yang 

akan terus mengalir dan membuat orang yang meminumnya tidak akan haus lagi. 

Perempuan tersebut justru memahami hal tersebut secara keliru. Ia menyangka bahwa 

air hidup yang Yesus maksud adalah air sebagaimana pada umumnya. Meskipun 

demikian, perempuan Samaria tersebut tetap menaruh hormat pada Yesus dengan 

menyebutnya kurios (Tuhan atau tuan). Nampaknya perempuan tersebut seakan-akan 

menyatakan bahwa Yesus tidaklah lebih besar dari Abraham dan Yakub, nenek 

moyangnya (Yoh. 4:12). Yesus memberi respons dengan menyatakan bahwa air hidup 

yang Ia maksudkan ialah air hidup yang akan memuaskan dahaga seseorang untuk 

selamanya. Tawaran tersebut masih disalahpahami oleh perempuan tersebut sebagai 

tawaran duniawi sehingga tidak perlu bersusah payah lagi. Meskipun demikian tahap ini 

perempuan Samaria merespons dengan keinginan akan air hidup meskipun ia belum 

paham akan pernyataan Yesus. Pernyataan Yesus kepada perempuan Samaria dalam ayat 

16-18 memiliki dampak yang signifikan pada kehidupan perempuan tersebut. Sebelum 

menerima air hidup, Yesus menolong perempuan tersebut untuk menyelesaikan masa 

lalunya dan mengakui kesalahannya. Hospitalitas Yesus kepada perempuan ini 

membuatnya jujur dan terbuka pada Yesus. 

Melalui persahabatan Yesus dan perempuan Samaria, paradigma perempuan 

samaria tentang Yesus telah mengalami perubahan dari seorang Yahudi menjadi seorang 

nabi (Yoh. 4:19). Perempuan ini juga menyadari ketegangan antara orang Yahudi dan 

Samaria dengan adanya kritik dari orang Yahudi bagi orang Samaria yang beribadah di 

gunung Gerizim (Yoh. 4:20). Kemudian Yesus mengatakan bahwa akan tiba saatnya 

penyembahan yang benar akan menyembah Bapa dalam roh dan kebenaran sebab Allah 

itu Roh adanya dan barangsiapa menyembah Dia, harus menyembah dalam Roh dan 

kebenaran (Yoh. 4:21-23). Yesus berupaya mengalihkan perhatian perempuan tersebut 

tentang tempat penyembahan Allah yang benar, kepada diri-Nya sebagai Mesias (Yoh. 

1:1-14). Yesus mengalihkan tempat penyembahan dari bait Allah di Yerusalem dan 

Gunung Gerizim ke dalam penyembahan di dalam roh dan kebenaran. Dalam dialog Yesus 

dan perempuan Samaria, rumah ibadah yang adalah simbol kehadiran Allah digantikan 

dengan kehadiran Allah dalam Roh.  

Dampak dari hospitalitas Yesus dengan perempuan Samaria mengakibatkan iman 

perempuan Samaria dibaharui, di mana perempuan Samaria dilepaskan dari 



Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Multikultural.... 

 
Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 119 

penyembahan di gunung Gerizim kepada Yesus ditandai dengan pengakuannya bahwa 

Yesuslah Mesias (Yoh. 4:25). Samuel Benyamin Hakh mengatakan, “tempat penyembahan 

berpotensi menimbulkan pertikaian, pergeseran tersebut adalah pesan bahwa orang 

Samaria-Yahudi tidak perlu saling merendahkan satu sama lain”42 Yesus tidak 

memperlakukan perempuan Samaria seperti orang asing tetapi sebagai teman, sehingga 

perempuan Samaria mau terbuka dan jujur kepada Yesus.43 Dalam dialog Yesus dan 

Perempuan Samaria, Ia berusaha meluruskan pemahaman dan menjelaskan pemahaman 

yang baru mengenai beribadah dan hal-hal lain kepada perempuan Samaria dengan 

sangat sempurna, di mana tidak ada kesan menyalahkan namun mengandung ajakan yang 

menggerakkan jiwa perempuan tersebut. (Yoh. 4:4-26)44 Melalui kisah tersebut 

mengandung pengajaran bahwa stereotip yang melahirkan diskriminasi-intoleransi 

harus diluluhkan melalui keramahtamahan dan kepedulian.  

Dampak dari hospitalitas Yesus dengan perempuan Samaria tidak hanya 

mengubah perempuan Samaria tetapi perempuan Samaria juga mengajak orang yang ada 

di kota untuk datang pada Yesus (Yoh. 4:28-30). Tidak hanya itu, orang Samaria meminta 

Yesus untuk tinggal bersama mereka. Dalam tradisi orang Yahudi, masuk ke dalam rumah 

orang non Yahudi untuk tinggal bersama mereka adalah sesuatu yang najis, apa lagi 

makan bersama dengan orang non Yahudi.45 Akan tetapi Yesus mengabaikan hal itu, Ia 

tetap tinggal bersama dengan orang Samaria selama dua hari lamanya (Yoh. 4:40). 

Keteladanan Yesus menjangkau dan berdialog dengan perempuan Samaria adalah bentuk 

sikap inklusif Yesus. Yesus berusaha menjangkau semua orang termasuk kaum 

termarjinalkan dalam kalangan Yahudi dan mengajar di tanah asing seperti Samaria.46 

Kebersamaan dengan orang Samaria dapat mencairkan suasana dan melembutkan hati 

mereka sehingga dapat percaya kepada Tuhan Yesus (Yoh. 4:39, 42). Tindakan Yesus 

merupakan suatu bentuk hospitalitas sehingga sekalipun Ia adalah seorang Yahudi tetapi 

bisa bersahabat dengan orang Samaria. Yesus berupaya membangun dialog dengan 

perempuan Samaria meskipun ada stigma dari orang-orang Yahudi kepada orang Samaria 

dan sebaliknya. 

 

Hospitalitas Kristiani dalam Dialektika Hidup Bersama 

Hospitalitas Kristiani dapat diwujudkan dalam moderasi beragama di tengah 

masyarakat multikultural melalui kehidupan yang toleran antar umat beragama. Gagasan 

 
42 Hakh, “Analisis Konstruktif Bibliologis Perjanjian Baru Tentang Moderasi Beragama,” 306. 
43 Renny Tade Bengu, “Mengkaji Yohanes 4: 1-42 Sebagai Landasan Konselor Kristen Dalam 

Bimbingan Konseling Remaja,” SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 4, no. 1 (2022): 9. 
44 Alfinny Jelie Runtunuwu Yonatan Alex Arifianto, Carolina Etnasari Anjaya, “Model Menggereja 

Yang Ramah Dalam Ruang Virtual : Aktualisasi Iman Kristen Merawat Keragaman,” Jurnal Teologi Gracia 
Deo 4, no. 2 (2022): 221. 

45 Hakh, “Analisis Konstruktif Bibliologis Perjanjian Baru Tentang Moderasi Beragama,” 306. 
46 Setblon Tembang Wilayanto, “Kajian Biblika: Strategi Pembelajaran Yesus Berdasarkan Injil 

Sinoptik Dan Implementasinya Dalam Pendidikan Agama Kristen Di Erapostmodern,” Jurnal Aletheia: 
Teologi, Pendidikan dan Misi 4, no. 1 (2019): 104. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023) 

 

 

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 120 

moderasi beragama dalam hospitalitas Kristiani menafikkan fanatisme berlebih yang 

mengarah pada fundamentalisme dan radikalisme, tetapi merangkul perbedaan dan 

membangun persahabatan. Hal ini akan nampak dalam sikap toleran dalam perbedaan. 

Sikap toleran sangat diperlukan dalam rangka mengatasi perbedaan, bersikap terbuka, 

dan aktual bagi nilai-nilai moderasi beragama.47 Hal ini telah diteladankan oleh Yesus 

dalam dialog dengan perempuan Samaria. Maka orang Kristen perlu mempraktekkan 

keramahtamahan kepada orang lain seperti dialog tentang kasih Allah yang menghargai 

perbedaan dan memiliki kasih yang meluas bukan hanya kepada umat-Nya. Oleh karena 

itu, upaya dialog antar umat beragama harus dilakukan dengan tujuan untuk memahami 

dan menjalin hubungan persaudaraan atau persahabatan, bukan untuk mempengaruhi 

dengan memanfaatkan doktrin agama. Melalui dialog ini, umat Kristen dapat membuka 

diri untuk melihat dan memahami realitas sosial di lingkungan sekitar.  

 Salah satu bentuk toleransi yang dapat dilakukan orang Kristen adalah dengan 

menjaga kerukunan yang ada. Hal ini sebagaimana yang dilakukan oleh Yesus kepada 

perempuan Samaria dan juga orang-orang Samaria dengan tinggal bersama dengan 

mereka meskipun ada perbedaan sosial, budaya dan religi di antara mereka. Kerukunan 

merupakan suatu kerinduan dari masyarakat multikultural. Kerukunan merupakan suatu 

syarat utama dalam membangun persatuan kesatuan Indonesia. Hidup bersama dalam 

bingkai multikulturalisme tidak akan mengurangi hak dasar seseorang dalam 

melaksanakan kewajiban agamanya.  Kerukunan hidup beragama menjadi suatu yang 

sangat penting untuk diwujudkan.48 Kerukunan adalah tujuan bersama yang harus 

diwujudkan menghargai perbedaan tanpa memisah-misahkan. Upaya dalam 

mewujudkan kerukunan harus dilaksanakan dengan semangat kebersamaan dan 

kekeluargaan tanpa mengkotak-kotakkan perbedaan yang ada. Maka kerukunan dalam 

multikulturalisme adalah pembuktian kondisi sosial yang damai dan harmonis sebagai 

bagian dari hospitalitas antar sesama manusia yang saling melengkapi.  

Mempraktekkan kerukunan sebagai bagian dari hospitalitas dalam moderasi 

beragama adalah panggilan iman bagi orang Kristen. A. A Yewangoe mengatakan, 

“Kerukunan adalah kesadaran internal dan panggilan iman yang dilandaskan oleh 

kasih.”49 Maka dalam praktek kehidupan orang Kristen dapat menerapkan nilai 

kerukunan berlandaskan akan kasih kepada sesama terlebih khususnya pada orang yang 

membenci. Melalui praktek tersebut akan berpengaruh pada kebahagiaan sebagaimana 

dijelaskan dalam Matius 5:25 berbahagialah orang yang membawa damai. Maka sebagai 

orang percaya diharapkan untuk berdamai terlebih dahulu ketika ada dalam konflik 

sehingga kebersamaan itu akan membawa manfaat bagi pribadinya (Matius 5:25). Dalam 

 
47 Justice Zeni and Zari Panggabean, “Toleransi Sebagai Model Relasi Kerukunan Umat Beragama 

Dalam Pendidikan Kristiani Pendahuluan,” Jurnal Teruna Bhakti 4, no. 2 (2022): 206. 
48 Weinata Sairin, Kerukunan Umat Beragama Pilar Utama Kerukunan Berbangsa: Butir-Butir 

Pemikiran, 2002, 10. 
49 A. A. Yewangoe, Agama Dan Kerukunan (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2002), 33. 



Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Multikultural.... 

 
Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 121 

dialog Yesus dan perempuan Samaria, Yesus berupaya mendobrak dan merobohkan 

stigma yang menghalangi hubungan Yahudi dan Samaria dengan membuka diriNya 

melalui permintaan kepada perempuan tersebut. (Yoh. 1-9) Artinya bahwa Yesus 

berupaya menjalin hidup damai dan rukun dengan orang-orang Samaria. 

Gagasan moderasi adalah hospitalitas dalam menyambut dan memperlakukan 

orang lain yang berbeda. Sebagaimana Yesus telah meneladankan kepada orang percaya 

untuk membagikan iman melalui dialog dengan perempuan Samaria dengan 

mengesampingkan paradigma negatif yang ada pada saat itu. Hospitalitas Yesus kepada 

perempuan Samaria bukan tanpa resiko, namun dapat mengalami intimidasi dan 

diskriminasi dari orang Yahudi dan Samaria. Yesus tidak membalas dan menjadi pribadi 

yang kejam saat menghadapi sikap diskriminasi dan intimidasi dari orang lain. Aldi 

Abdillah dan Anggi Maringan Hasiholan menuliskan, “Yesus mengambil begitu banyak 

resiko sosial, kultural, etnis, dan juga agama dalam dialog dengan Perempuan Samaria di 

depan umum.”50 Oleh karena itu. bila kehidupan moderat dibangun atas dasar 

diskriminasi, apartheid dan segregasi maka kehidupan moderat tersebut adalah 

kedamaian palsu, jahat, dan amoral karena tidak dilandaskan pada kasih, keadilan, 

kebenaran dan kebebasan. Hal ini karena moderasi beragama yang diciptakan adalah 

kehidupan moderat yang hanya menunda terjadinya konflik. Hal ini dapat dilakukan 

dengan menyingkirkan sentiment yang bersifat suku, agama, dan adat istiadat yang 

dipertentangkan.51  

Melalui keramahtamahan dalam dialog Yesus dan perempuan Samaria dapat 

mengubahkan kehidupan perempuan tersebut. Yesus yang awalnya dianggap musuh 

menjadi sahabat. Yesus mengajarkan tentang cinta kasih yang melampaui permintaan 

seseorang, seperti yang terdapat dalam kitab Matius 5:40-41. Yesus menerapkan hukum 

kasih kepada para murid-Nya, yang mencakup kasih kepada Allah dan kepada sesama 

manusia. Kekristenan dituntut untuk menunjukkan identitas sebagai pengikut kristus 

yang dapat memberi dampak bagi umat agama yang lain.52 Kasih merupakan dasar dalam 

pelayanan sebagaimana Yesus telah meneladankan kasih yang memberi pengharapan 

kepada sesama (Mrk. 6:34). Sejatinya dalam pelayanan Yesus didasarkan pada pondasi 

yang berdampak bagi semua yaitu kasih untuk membawa terang dan garam. Pondasi 

inilah yang memotivasi Yesus dalam mengasihi sesama dan pemimpin bangsa. Hal inilah 

yang memberi dampak positif terhadap sikap moderat dalam masyarakat multikultural. 

 
50 Aldi Abdillah and Anggi Maringan Hasiholan, “‘Beri Aku Air Hidup, Tuhan!’: Seru Perempuan 

Samaria Dan Gen-Z (Suatu Tafsir Kontrapuntal Yohanes 4: 14 Sebagai Laku Spiritualitas Generasi Z 
Indonesia Era Postmodern),” Jurnal Abdiel: Khazanah Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama Kristen dan 
Musik Gereja 5, no. 2 (2021): 185. 

51 Yonatan Arifianto, “Deskripsi Sejarah Konflik Horizontal Orang Yahudi Dan Samaria,” PASCA: 
Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 16, no. 1 (2020): 38. 

52 Dorkas Orienti Daeli and Sonny Eli Zaluchu, “Analisis Fenomenologi Deskriptif Terhadap 
Panggilan Iman Kristen Untuk Kerukunan Antar Umat Beragama Di Indonesia,” SUNDERMANN: Jurnal 
Ilmiah Teologi, Pendidikan, Sains, Humaniora dan Kebudayaan 12, no. 2 (2019): 44–50. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023) 

 

 

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 122 

Hospitalitas Kristiani merupakan modal dalam dalam gagasan moderasi beragama 

yang didasarkan pada kasih. Kasih dalam kehidupan tidak hanya terimplementasi bagi 

sesama orang Kristen tetapi juga bagi orang yang memusuhi. Esensi dari mengasihi 

sesama yaitu memberi pengharapan baru untuk mengerti hidup. Selain itu kasih 

mendorong dalam memaksimalkan potensi diri dalam menjalani kehidupan berbangsa 

dan bernegara.53 Keteladanan dalam pelayanan yang Yesus lakukan dalam 

mempraktekkan kehidupan moderat, dikerjakannya setiap hari demi bertemu dengan 

orang Yahudi, Saduki maupun Herodian. Yesus juga bertemu dengan orang-orang 

Romawi yang memiliki pandangan helenisme. Dalam pelayanan Yesus sebagaimana 

dalam Yohanes 4:3-27 juga bertemu dengan orang-orang Samaria.   

Dalam Yohanes 4:1-30 Yesus meneladankan kepada orang Kristen bahwa melalui 

dialog, orang Kristen dapat membawa damai di tengah-tengah masyarakat. Perjumpaan 

Yesus dan perempuan Samaria merupakan perjumpaan yang membawa keharmonisan, 

yang membuat jurang-jurang pemisah dapat terjembatani melalui dialog. Yesus berusaha 

membangun persahabatan dengan perempuan Samaria. Orang Kristen sebagai pengikut 

Kristus harus meneladani kehidupan Yesus yang berani bersahabat dengan orang lain 

meskipun berbeda suku dan agama. Joas Adiprasetya sebagaimana diktup oleh Adrianus 

Yosia mengatakan, melalui persahabatan, setiap orang memberikan diri di dalamnya 

dapat melihat Allah yang penuh dengan keramahtamahan.54 Dengan demikian 

persahabatan dapat membawa kehadiran Allah yang nyata dalam dunia ini. Orang Kristen 

harus mau belajar untuk mendengar dari umat agama lain, sebagaimana gambaran 

tentang perjumpaan Kristus dan perempuan Samaria.  

Yesus berusaha menghancurkan tembok pemisah antara Yahudi dan Samaria 

dengan mengabaikan resiko yang ditanggungnya. Ia memulai dengan teladan dalam 

mempraktekkan keramahtamahan kepada perempuan Samaria. Yesus menyatakan 

bahwa kehidupan beragama seharusnya nampak dalam tindakan setiap hari sebagai 

wujud integritas. Yesus memberikan suatu kritik yang tajam kepada para pemuka agama 

Yahudi karena kemunafikan yang dilakukan oleh mereka yang diibaratkan seperti kubur 

yang berlabur putih (Mat. 23:27). Wajah agama adalah karakter dari para pemeluknya, 

yang akan nampak pada ruang publik, sekalipun sesekali dapat dimodifikasi agar nampak 

saleh, sebagaimana dilakukan oleh orang Farisi dan ahli taurat.55  Oleh karena itu 

hospitalitas dalam bingkai moderasi bukan hanya sekedar jalan tengah, namun 

merupakan suatu refleksi kehidupan beragama secara hakiki. Moderasi beragama yang 

hakiki harus dilandaskan pada nilai-nilai universal dan misi kemanusiaan. Sehingga 

 
53 Desti Samarenna, “Penghayatan Dan Pengalaman Pancasila Dalam Refleksi Matius 22:37-40,” 

Jurnal Teruna Bhakti 3, no. 1 (2020): 46. 
54 Adrianus Yosia, “Learning Dialogue from Jesus: A Reflective-Explorative Study of John 4: 7--21 on 

Interfaith Encounters,” Veritas: Jurnal Teologi dan Pelayanan 21, no. 1 (2022): 91. 
55 Siagian, “Ucapan Yesus Tentang ‘Berbahagialah’ Dalam Matius 5:1-12 Sebagai Spirit Moderasi 

Beragama,” 246. 



Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Multikultural.... 

 
Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 123 

moderasi beragama tidak hanya menjadi slogan semata tetapi menjadi spirit beragama 

dalam menjaga keutuhan dan persatuan Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI). 

Dalam dialog yang dilakukan Yesus dan perempuan Samaria tidak dimaksudkan 

untuk mengurangi kebenaran dalam keimanan. Dialog Yesus dan seorang perempuan 

Samaria menawarkan sebuah paradigma misi untuk semua orang terlepas dari kultur dan 

agamanya kedalam kasih Allah melalui sebuah hospitalitas.56 Dialog yang Yesus lakukan 

merupakan sebuah keberanian menembus batas-batas sosial, kultural, dan agama yang 

dapat menjangkau orang Samaria hingga percaya dan mengakui Yesus adalah 

Juruselamat dunia. Apa yang Yesus lakukan merupakan sebuah rekonsiliasi di tengah 

ketegangan konflik antara orang Yahudi-Samaria. Tujuan dialog Yesus sendiri adalah 

transformasi kasih Allah kepada dunia ini. Inilah bentuk hospitalitas yang merefleksikan 

sikap moderat dalam beragama, musuh yang menjadi sahabat.  

Hospitalitas dalam bingkai moderasi beragama menyadarkan seseorang akan 

dirinya ada dalam kehidupan yang multikultural dan multireligius. Hospitalitas Kristiani 

terwujud dalam kesadaran individu yang menyadari keberadaan dirinya sendiri yang 

otentik, saat bersama dengan orang lain.  Hal ini sebagai bentuk keramahan dalam 

menempatkan orang lain yang berbeda (the others) dalam konsep multikultural. Gereja 

harus mampu menempatkan orang lain (the other), yang berbeda aliran gereja atau 

agama dalam kerangka hospitalitas. Maka hal ini merupakan sebuah refleksi teologis 

tentang hukum kasih terhadap sesama manusia yang seharusnya dilakukan. Hospitalitas 

merupakan praksis yang mengejewantakan hukum kasih di tengah dunia. Dalam 

implementasi hospitalitas dalam moderasi beragama, orang Kristen harus membawa nilai 

kebenaran yang dilandaskan pada Alkitab yaitu dengan menjadi terang dan garam di 

tengah masyarakat multikultural. Kehidupan multikultural dalam konteks lintas agama 

sejatinya dapat mewujudkan kedamaian di Indonesia. Dengan demikian, kehidupan 

moderat antar umat beragama dapat terwujud dan memberikan dampak yaitu kehidupan 

yang adil dan sejahtera bagi  masyarakat Indonesia. 

 
4. Kesimpulan  

Teks Yohanes 4:1-30 dapat dibaca sebagai teks tentang dialog lintas agama antara 

Yesus dan seorang perempuan Samaria yang secara konstruksi sosial dan budaya ditolak 

komunitasnya pada saat itu. Yesus mengekspresikan hospitalitas sebagai wujud kasih-

Nya kepada perempuan Samaria. Dalam hospitalitas-Nya, Yesus berupaya memberitakan 

kebenaran kepada orang lain meskipun ada tembok pemisah. Yesus berupaya mendobrak 

tembok pemisah antara Yahudi dan Samaria melalui dialog dengan perempuan Samaria.  

Melalui praktek hospitalitas yang dilakukan oleh Yesus dan perempuan Samaria dapat 

mengubahkan kehidupan perempuan tersebut dan juga orang-orang Samaria. Yesus yang 

 
56 Vienshe and Bella, “Melayani Seperti Perempuan Samaria: Membaca Ulang Yohanes 4: 1-30 

Sebagai Konstruksi Keterlibatan Perempuan Dalam Pelayanan,” 16. 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023) 

 

 

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 124 

awalnya dianggap musuh menjadi sahabat. Keteladanan Yesus dalam mempraktekkan 

hospitalitas dengan perempuan Samaria dapat menjadi instrumen dalam membentuk 

sikap orang Kristen di tengah multikulturalisme pada saat ini. Disrupsi hingga berujung 

pada konflik agama akan selalu ada, akan tetapi dapat dikurangi eskalasinya dengan 

kemauan untuk menerima perbedaan. Hospitalitas dalam bingkai moderasi beragama 

adalah cara gereja dalam menjalankan kehidupan religius dalam lingkungan sosialnya 

yakni membangun relasi dengan orang yang berbeda iman dalam kehidupan sosialnya 

tanpa meninggalkan imannya. Dengan moderasi beragama, orang Kristen mengakar 

dalam iman sambil belajar memberi penghormatan kepada kehidupan dan praktek 

beragama orang lain. Dalam konteks saat ini, moderasi beragama menafikkan fanatisme 

berlebih yang mengarah pada fundamentalisme dan radikalisme, tetapi merangkul 

perbedaan dan membangun persahabatan. Oleh karena itu, praktek hospitalitas dalam 

kehidupan moderat adalah pilar penting dalam membangun persatuan dan kesatuan di 

tengah masyarakat multikultural. 

 

Referensi 

Abdillah, Aldi, and Anggi Maringan Hasiholan. “‘Beri Aku Air Hidup, Tuhan!’: Seru 

Perempuan Samaria Dan Gen-Z (Suatu Tafsir Kontrapuntal Yohanes 4: 14 Sebagai 

Laku Spiritualitas Generasi Z Indonesia Era Postmodern).” Jurnal Abdiel: Khazanah 

Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama Kristen dan Musik Gereja 5, no. 2 (2021): 176–

191. 

Arifianto, Yonatan. “Deskripsi Sejarah Konflik Horizontal Orang Yahudi Dan Samaria.” 

PASCA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 16, no. 1 (2020): 33–39. 

Bang, Barnabas, and Agustinus M L Meko. “Spiritualitas Kesetiaan Dalam Perkawinan 

Menurut Kitab Amsal 5: 15-20 Dan Injil Yohanes 4: 7-15.” Gaudium Vestrum: Jurnal 

Kateketik Pastoral (2022): 51–63. 

Bengu, Renny Tade. “Mengkaji Yohanes 4: 1-42 Sebagai Landasan Konselor Kristen Dalam 

Bimbingan Konseling Remaja.” SESAWI: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen 4, no. 

1 (2022): 1–16. 

Butarbutar, Rut Debora. “Dari Church Planting Ke Hospitalitas: Rekonstruksi Misi Gereja 

Dalam Konteks Keberagaman.” EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani 4, 

no. 2 (2021): 170–182. 

Daeli, Dorkas Orienti, and Sonny Eli Zaluchu. “Analisis Fenomenologi Deskriptif Terhadap 

Panggilan Iman Kristen Untuk Kerukunan Antar Umat Beragama Di Indonesia.” 

SUNDERMANN: Jurnal Ilmiah Teologi, Pendidikan, Sains, Humaniora dan Kebudayaan 

12, no. 2 (2019): 44–50. 

Hakh, Samuel Benyamin. “Analisis Konstruktif Bibliologis Perjanjian Baru Tentang 

Moderasi Beragama.” Kurios(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen) 8, no. 2 

(2022): 297. 

———. “Perjamuan Kudus Virtual Di Rumah Anggota Jemaat: Analisis Alkitabiah Tentang 



Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Multikultural.... 

 
Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 125 

Kehadiran Allah Berdasarkan Yohanes 4: 21-24.” DUNAMIS: Jurnal Teologi dan 

Pendidikan Kristiani 5, no. 2 (2021): 460–480. 

Hasiholan Hutapea, Rinto. “Nilai Pendidikan Kristiani ‘Terimalah Satu Akan Yang Lain’ 

Dalam Bingkai Moderasi Beragama.” Kurios 8, no. 1 (2022): 58–67. 

Hendrilia, Yudi, Reni Triposa, and Gloria Gabriel Lumingas. “Menciptakan Kerukunan 

Umat Beragama Dalam Masyarakat Majemuk Melalui Pemaknaan Kasih Berdasarkan 

Matius 5:43-44.” Pneumatikos: Jurnal Teologi Kependetaan 11, no. 1 (2020): 61–70. 

https://e-journal.stapin.ac.id/index.php/pneumatikos/article/view/34. 

Hia, Meniati and Pika Idaman Jerih Hia. “Studi Literatur Tentang Perseteruan Antara 

Yahudi Dengan Samaria Berdasarkan Informasi Yohanes 4: 9.” Jurnal Missio Cristo 6, 

no. 1 (2023): 53–62. 

Indrawan, Jerry, and Ananda Tania Putri. “Analisis Konflik Ambon Menggunakan 

Penahapan Konflik Simon Fisher.” Jurnal Kolaborasi Resolusi Konflik 4, no. 1 (2022): 

12–26. 

Jamrah, Suryan A. “Toleransi Antarumat Beragama : Perspektif Islam” (2015): 185–200. 

Laia, Kejar Hidup. “Model Pemberitaan Injil Melalui Pola Dialog Kehidupan Sehari-Hari 

Ditinjau Dari Yohanes 4: 4-42.” SAINT PAUL’S REVIEW 1, no. 2 (2021): 87–97. 

Martin, Lee Roy. “Old Testament Foundations for Christian Hospitality.” Verbum et 

Ecclesia 35, no. 1 (2014): 1–9. 

Mohamad Fahri, Ahmad Zainuri. “Moderasi Beragama Di Indonesia.” Intizar 25, no. 2 

(2019): 95–100. 

Mubit, Rizal. “Peran Agama Dalam Multikulturalisme Masyarakat Indonesia.” Epistemé: 

Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman 11, no. 1 (2016): 163–184. 

Panuntun, Daniel F., and Yohanes K. Susanta. “Christian Hospitality in Javanese Bancaan 

Tradition.” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 77, no. 4 (2021): 1–7. 

Panuntun, Daniel Fajar. “Nilai Hospitalitas Dalam Budaya Longko’Torayan.” In Teologi 

Kontekstual Dan Kearifan Lokal Toraja, edited by Binsar Jonathan Pakpahan. Jakarta: 

BPK Gunung Mulia, 2020. 

Pardede, Rio Janto, Yatmini Yatmini, and Manintiro Uling. “Pekabaran Injil Dalam Konteks 

Multikultural.” Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 11, no. 2 

(2022): 255–277. 

Patora, Marianus. “Berteologi Secara Moderat Dalam Konteks Kebhinekaan.” Kurios 8, no. 

1 (2022): 124. 

Reni Triposa, Broto Yulianto. “Konstrukti Moderasi Beragama Melalui Pembacaan Matius 

23:25-32.” Jurnal Teologi Gracia Deo 4, no. 2 (2022): 329–343. 

Rinukti, Nunuk, Harls Evan R Siahaan, and Agustin Soewitomo Putri. “Kesetaraan Dan 

Keadilan Gender Dalam Bingkai Teologi Hospitalitas Pentakostal.” DUNAMIS: Jurnal 

Teologi dan Pendidikan Kristiani 6, no. 2 (2022): 782–796. 

Salu, Syani B. Rante, Harls E.R. Siahaan, Nunuk Rinukti, and Agustin Soewitomo Putri. 

“Early Church Hospitality-Based Pentecostal Mission in the Religious Moderation 



MELO: Jurnal Studi Agama-agama, Vol 3, No 2 (Desember 2023) 

 

 

Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 126 

Frame of Indonesia.” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 79, no. 1 (2023): 1–

6. 

Samarenna, Desti. “Penghayatan Dan Pengalaman Pancasila Dalam Refleksi Matius 22:37-

40.” Jurnal Teruna Bhakti 3, no. 1 (2020): 36. 

Siagian, Fereddy. “Ucapan Yesus Tentang ‘Berbahagialah’ Dalam Matius 5:1-12 Sebagai 

Spirit Moderasi Beragama.” Kurios 8, no. 1 (2022): 243–251. 

Siahaan, Harls Evan, Munatar Kause, and Fereddy Siagian. “Teologi Hospitalitas: Sebuah 

Diskursus Konstruktif Agama Merevitalisasi Nilai-Nilai Kemanusiaan.” KAMBOTI: 

Jurnal Sosial dan Humaniora 2, no. 2 (2022): 134–143. 

Siahaya, Johannis, Nunuk Rinukti, Ho Lucky Setiawan, Charista Jasmine Siahaya, and Vicky 

Samuel Sutiono. “Menstimulasi Sikap Kerukunan Dalam Jemaat: Sebuah Model 

Moderasi Beragama Menurut Roma 14:1-4.” Kurios 7, no. 2 (2021): 345–351. 

Siahaya, Johannis, and Harls Evan R Siahaan. “Menggagas Hospitalitas Pentakostal: 

Membaca Ulang Kisah Para Rasul 2: 44-47 Di Masa Pandemi.” DUNAMIS: Jurnal 

Teologi dan Pendidikan Kristiani 5, no. 2 (2021): 426–439. 

Susanta, Yohanes K. “Hospitalitas Sebagai Upaya Mencegah Kekerasan Dalam Memelihara 

Kerukunan Dalam Relasi Islam-Kristen Di Indonesia.” Societas Dei: Jurnal Agama dan 

Masyarakat 2, no. 1 (2015): 281. 

Sutanto, Hasan. Perjanjian Baru Interlinear Yunani-Indonesia Dan Konkordansi Perjanjian 

Baru. Jilid I. Lembaga Alkitab Indonesia, 2014. 

———. Perjanjian Baru Interlinear Yunani-Indonesia Dan Konkordansi Perjanjian Baru II. 

Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia, 2014. 

Sutrisno, Edy. “Aktualisasi Moderasi Beragama Di Lembaga Pendidikan.” Jurnal Bimas 

Islam 12, no. 2 (2019): 323–348. 

Syukron, Buyung. “Agama Dalam Pusaran Konflik (Studi Analisis Resolusi Terhadap 

Munculnya Kekerasan Sosial Berbasis Agama Di Indonesia).” Ri’ayah: Jurnal Sosial 

dan Keagamaan 2, no. 01 (2017): 1–28. 

Timothy Friberg, Barbara Friberg, And Neva F. Miller. Analytical Lexicon Of The Greek New 

Testament: Baker’s Greek New Testament Library 4. 4th ed. Grand Rapids: Mich. : 

Baker Books, 2000. 

Tuju, Serva, Harls Evan R Siahaan, Melkius Ayok, Fereddy Siagian, and Donna Sampaleng. 

“Hospitalitas Pendidikan Kristiani Dalam Masyarakat Majemuk.” Jurnal Teologi 

Berita Hidup 3, no. 2 (2021): 344–355. 

Vienshe, Nugraha, and Cory Febrica Bella. “Melayani Seperti Perempuan Samaria: 

Membaca Ulang Yohanes 4: 1-30 Sebagai Konstruksi Keterlibatan Perempuan Dalam 

Pelayanan.” JURNAL TERUNA BHAKTI 5, no. 1 (2022): 14–28. 

Weinata Sairin. Kerukunan Umat Beragama Pilar Utama Kerukunan Berbangsa: Butir-

Butir Pemikiran, 2002. 

Widjaja, Fransiskus Irwan, Harls Evan R Siahaan, and Octavianus Nathanael. “Partisipasi 

Sosial-Politik Sebagai Praktek Hospitalitas Kaum Pentakostal.” DUNAMIS: Jurnal 



Mewujudkan Moderasi Beragama di Tengah Masyarakat Multikultural.... 

 
Copyright© 2023; MELO, ISSN: 2798-2017 (print), 2798-2254 (online) | 127 

Teologi dan Pendidikan Kristiani 6, no. 1 (2021): 378–396. 

Wilayanto, Setblon Tembang. “Kajian Biblika: Strategi Pembelajaran Yesus Berdasarkan 

Injil Sinoptik Dan Implementasinya Dalam Pendidikan Agama Kristen Di 

Erapostmodern.” Jurnal Aletheia: Teologi, Pendidikan dan Misi 4, no. 1 (2019): 81–

110. 

Yewangoe, A. A. Agama Dan Kerukunan. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2002. 

Yonatan Alex Arifianto, Carolina Etnasari Anjaya, Alfinny Jelie Runtunuwu. “Model 

Menggereja Yang Ramah Dalam Ruang Virtual : Aktualisasi Iman Kristen Merawat 

Keragaman.” Jurnal Teologi Gracia Deo 4, no. 2 (2022): 219–230. 

Yosia, Adrianus. “Learning Dialogue from Jesus: A Reflective-Explorative Study of John 4: 

7--21 on Interfaith Encounters.” Veritas: Jurnal Teologi dan Pelayanan 21, no. 1 

(2022): 79–94. 

Yunus, Firdaus M. “Konflik Agama Di Indonesia Problem Dan Solusi Pemecahannya.” 

Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 16, no. 2 (2014): 217–228. 

Zeni, Justice, and Zari Panggabean. “Toleransi Sebagai Model Relasi Kerukunan Umat 

Beragama Dalam Pendidikan Kristiani Pendahuluan.” Jurnal Teruna Bhakti 4, no. 2 

(2022): 205–216. 

 


